
48   วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
      ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  
 

 

 

คติชนวิทยาการเมืองกับพิธีกรรมทางศาสนา: 
การวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างรัฐ ศาสนา และอำนาจ 

ในภาพยนตร์เร่ือง สัปเหร่อ 
 

       กิตติภพ แก้วสุวรรณ1์ 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีจุดมุ่งหมายเพื่อวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างรัฐ ศาสนา และ
อำนาจ ผ่านการนำเสนอพิธีกรรมเกี่ยวกับความตายในภาพยนตร์เรื่อง สัปเหร่อ โดยใช้
กรอบแนวคิดคติชนวิทยาการเมือง (Political Folklore) ร่วมกับทฤษฎีอำนาจเชิง
ชีวภาพ (Biopower) เพื่อทำความเข้าใจบทบาทของพิธีกรรมทางศาสนาในการจัด
ระเบียบทางสังคมและการสร้างความชอบธรรมของรัฐในบริบทสังคมไทย 

บทความใช้วิธีการวิเคราะห์ เชิงคุณภาพ โดยอาศัยการตีความตัวบท
ภาพยนตร์ ควบคู่กับการทบทวนเอกสารทางวิชาการด้านคติชนวิทยา มานุษยวิทยา 
และทฤษฎีอำนาจ เพื่ออธิบายบทบาทของสัปเหร่อ วัด และงานศพในฐานะกลไกที่รัฐ
และศาสนาใช้ร่วมกันในการควบคุมชีวิตและความตายของประชาชน การวิเคราะห์
ครอบคลุมประเด็นการจัดการศพ การแบ่งแยกการตายตามค่านิยมทางศีลธรรม การจัด
ระเบียบครอบครัวและชุมชน รวมถึงงานศพในฐานะพื้นที่ทางการเมือง 

ผลการศึกษาพบว่า พิธีกรรมเกี่ยวกับความตายในภาพยนตร์ สัปเหร่อ มิได้
เป็นเพียงการสะท้อนความเช่ือทางศาสนา หากแต่ทำหน้าที่เป็นเครื่องมือเชิงอำนาจที่

 
1 นิสิตปริญญาโท หลักสูตรรัฐศาสตรมหาบัณฑิต คณะสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร Re

ce
ive

d 
No

ve
m

be
r 6

, 2
02

5 
; R

ev
ise

d 
De

ce
m

be
r 2

5, 
20

25
 ; 

Ac
ce

pt
ed

 D
ec

em
be

r 3
1, 

20
25

 



                        วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                                 ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  

 

 

 

49 

ช่วยจัดระเบียบสังคม สร้างค่านิยมทางศีลธรรม และยืนยันความชอบธรรมของรัฐผ่าน
การกำกับชีวิตและความตาย บทความช้ีให้เห็นว่า พิธีกรรม งานศพ และบทบาทของ
สัปเหร่อเป็นพื้นที่ที่การเมืองแทรกซึมอยู่ในชีวิตประจำวันอย่างแนบเนียน และสะท้อน
พลวัตของอำนาจในสังคมไทยร่วมสมัย 
 
คำสำคัญ: คติชนวิทยาการเมือง, พิธีกรรมความตาย, อำนาจเชิงชีวภาพ, รัฐและศาสนา
, ภาพยนตร์สัปเหร่อ 
 

Political Folklore and Religious Rituals: 
An Analysis of the Relationship between the State, Religion, and 

Power in the Film The Undertaker 
 

Kittiphop Kaewsuwan2 

 
Abstract 

This article aims to analyze the relationship between the state, 
religion, and power through the representation of death rituals in the 
film The Undertaker. Employing the frameworks of Political Folklore and 
Michel Foucault’s concept of biopower, the study examines how 

 
2 Master’s Degree Student in Political Science, Faculty of Social Sciences, 
Naresuan University 



50   วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
      ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  
 

 

 

religious rituals function as mechanisms for social regulation and the 
legitimation of state authority in Thai society. 

Using a qualitative approach, the article is based on textual 
analysis of the film alongside a review of academic literature in folklore 
studies, anthropology, and power theory. The analysis focuses on the 
roles of the undertaker, temples, and funerals as institutional 
mechanisms through which the state and religion jointly manage life and 
death. Key issues examined include the moral classification of death, 
ritual practices surrounding corpse management, the reinforcement of 
family and community norms, and funerals as political spaces. 

The findings reveal that death rituals in The Undertaker are not 
merely expressions of religious belief but operate as subtle instruments 
of power that regulate social order, reinforce moral values, and legitimize 
state authority through the governance of life and death. The article 
highlights funerary practices as everyday political spaces where power is 
embedded and reproduced, offering insights into the complex 
entanglement of ritual, religion, and political authority in contemporary 
Thai society. 

 
Keywords: political folklore, death rituals, biopower, state and religion, 
The Undertaker 
 



                        วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                                 ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  

 

 

 

51 

บทนำ 
คติชนวิทยาเป็นศาสตร์ที่มุ่งเน้นศึกษาความเช่ือ พิธีกรรม ตลอดจนสัญลักษณ์

ทางวัฒนธรรมที่ถูกถ่ายทอดผ่านวิถีชีวิตของกลุ่มชนในสังคม ทั้งในมิติของศาสนาและ
สังคมวัฒนธรรม การศึกษาคติชนในเชิงการเมือง (Political Folklore) มีความสำคัญ
อย่างยิ่งต่อการทำความเข้าใจความสัมพันธ์เชิงอำนาจระหว่างรัฐกับศาสนา อันสะท้อน
ผ่านพิธีกรรม ความเช่ือ และการปฏิบัติในชีวิตประจำวัน ซึ่งบ่อยครั้งเราจะเห็นว่ารัฐได้
เข้ามามีบทบาทกำกับดูแลพิธีกรรมเหล่านี้เพื่อสร้างและรักษาความชอบธรรมทาง
การเมืองและศีลธรรมของตน 

พิธีกรรมทางศาสนาในสังคมไทยเป็นตัวแทนสำคัญที่สะท้อนความสัมพันธ์เชิง
อำนาจระหว่างรัฐ ศาสนา และการเมือง โดยเฉพาะอย่างยิ่งพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับ
ความตาย ซึ่งไม่เพียงแต่มีบทบาททางศาสนาเท่านั้น แต่ยังทำหน้าที่เป็นเครื่องมือใน
การจัดระเบียบและควบคุมสังคม บทความช้ินนี้ผู้เขียนมีความสนใจภาพยนตร์เรื่อง 
“สัปเหร่อ” ซึ่งเป็นภาพยนตร์ที่ได้นำเสนอประเด็นที่เกี่ยวข้องกับการปฏิบัติและการ
จัดการพิธีกรรมเกี่ยวกับความตาย ซึ่งบทบาทของสัปเหร่อในฐานะผู้ปฏิบัติการพิธีกรรม
ทางศาสนา สามารถสะท้อนถึงความซับซ้อนของความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับศาสนา 
และการใช้อำนาจทางการเมืองผ่านการจัดการชีวิตและความตาย 

บทความนี้มีผู้เขียนเลือกที่จะวิเคราะห์ภาพยนตร์เรื่อง “สัปเหร่อ” โดยใช้ใต้
กรอบแนวคิดคติชนวิทยาการเมือง โดยเฉพาะในมิติที่เกี่ยวข้องกับการจัดการความตาย
และพิธีกรรมทางศาสนา ซึ่ งรัฐได้ เข้ามามีบทบาทในการกำหนดและควบคุม 
กระบวนการวิเคราะห์จะใช้ทฤษฎีอำนาจเชิงชีวภาพ (biopower) และแนวคิดทางคติ
ชนวิทยาเพื่อทำความเข้าใจบทบาทของสัปเหร่อในฐานะตัวแทนของโครงสร้างอำนาจ
ทางศาสนาและรัฐ การวิเคราะห์นี้จะช่วยเผยให้เห็นถึงกลไกเชิงอำนาจที่รัฐและศาสนา



52   วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
      ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  
 

 

 

ใช้ในการจัดระเบียบสังคมผ่านพิธีกรรมทางศาสนา และความหมายทางการเมืองที่ซ่อน
อยู่ในบริบทของพิธีกรรมเกี่ยวกับความตายในสังคมไทย 

อนึ่ง ภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อ (The Undertaker) เป็นภาพยนตร์แนวสยอง
ขวัญ-ตลก กำกับโดยนายธิติ ศรีนวล ที่สามารถสร้างรายได้กว่า 720 ล้านบาท และ
ได้รับความสนใจจากรัฐบาลโดยนายเศรษฐา ทวีสิน นายกรัฐมนตรีในขณะนั้นเหมาโรง
ภาพยนตร์เพื่อรับชมร่วมกับคณะรัฐมนตรีพร้อมผลักดันเป็นซอฟต์พาวเวอร์ อีกท้ังยังได้
เข้าฉายใน 9 ประเทศในทวีปเอเชีย ได้แก่ ญี่ปุ่น, สิงค์โปร์, ไต้หวัน, มาเลเซีย, เมียนมา, 
เวียดนาม, ฟิลิปปินส์, อินโดนีเซีย และกัมพูชา ซึ่งสิ่งเหล่านี้สามารถสะท้อนความสำเร็จ
ของภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อเป็นอย่างดี นอกจากนี้ภาพยนตร์ยังสามารถสะท้อนบริบท
ของชุมชนอีสานได้เป็นอย่างดีทั้งในเรื่องของสังคม ครอบครัว อาชีพ ความสัมพันธ์ และ
สิ่งที่โดดเด่นที่สุดคือพิธีกรรมและความเช่ือเกี่ยวกับงานศพและความตาย ซึ่งเป็นสิ่งที่
บทความช้ินนี้ให้ความสำคัญ 

ทั้งนี้เพื่อท่ีสะท้อนให้เห็นถึงประเด็นสำคัญดังกล่าวผู้เขียนจะแบ่งการนำเสนอ
เป็นประเด็นสำคัญดังต่อไปนี้ 
 1.ความสำคัญและเรื่องย่อของภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อ 
 2.กรอบแนวคิดและทฤษฎี 
 3.บทวิเคราะห์ภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อ 
 4.บทสรุป 
1. เร่ืองย่อของภาพยนตร์เร่ืองสัปเหร่อ 

ภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อ เป็นการเล่าเรื่องของ “เซียง” ชายหนุ่มที่พ่ึงศูนย์เสีย
คนรักซึ่งเลิกรากันไปแล้วอย่าง “ใบข้าว” ที่ผูกคอตายระหว่างที่กำลังตั้งครรภ์กับอดีต
สามี (คนรักคนถัดมาหลังจากเลิกกับเซียง) ในช่วงเวลาหลังจากที่ใบข้าวตายได้ไม่นาน



                        วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                                 ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  

 

 

 

53 

นัก “เจิด” ลูกชายของ “สัปเหร่อศักดิ์” ที่พึ่งเรียนจบจากคณะนิติศาสตร์ก็ได้กลับบ้าน
เพื่อเตรียมสอบตั๋วทนาย เมื่อถึงบ้านก็ถูกช้ีชวนโดยพี่ชายของเขา “หมอแจ็ค” ให้
น้องชายเป็นสัปเหร่อช่วยพ่อท่ีเริ่มมีอาการป่วย ก่อนจะถูกชวนอีกครั้งจากเพื่อนบ้านใน
งานบวชของ “ป่อง” ลูกชายผู้ใหญ่บ้าน และในงานเดียวกันนั้นเซียงก็ถูกชวนให้ไปร่วม
พิธีหาวันเผาศพให้กับใบข้าว 
 ในคืนก่อนวันพิธี เซียงได้มาซ่อมเบ้าซึ่งทำมาจากอิฐบล็อกและปูนที่มีโลงศพ
ใบข้าวอยู่ข้างใน ที่เขาเคยมาทุบไว้ก่อนหน้าด้วยความเสียใจ ก่อนจะสังเกตเห็น
สายสิญจน์ที่สัปเหร่อใช้สะกดวิญญาณนั้นขาดระหว่างจะปิดรอยแตกให้เสร็จ เมื่อถึงวัน
ถัดมาสัปเหร่อศักดิ์ก็ได้นำทำพิธีเสี่ยงทายโยนไข่เพื่อหาบริเวณตั้งเชิงตะกอนเพื่อเผาศพ 
แต่ในระหว่างโยนไข่ก็ไม่มีคนในครอบครัวคนใดของใบข้าวโยนไข่แตกเลยก่อนที่เซียงจะ
เป็นคนโยนไข่แตก ซึ่งเหตุการ์ณนี้ทำให้เซียงคิดว่าใบข้าวจะต้องมีสิ่งที่อยากสื่อสารกับ
เขาและต้องการเจอกับใบข้าวอีกครั้ง เซียงจึงถามยายถึงวิธีท่ีจะได้เจอผีและเขาก็ได้ทำ
ตามแต่สุดท้ายก็ไม่เจอ ก่อนที่ต่อมาจะถามพระป่องและโรเบิร์ตที่เป็นคนบ้าแต่ก็ไม่ได้
คำตอบ ซึ่งในช่วงเวลาเดียวกันนั้นผีใบข้าวก็ได้ปรากฏตัวให้หลายคนในหมู่บ้านเห็น 
 ในช่วงเวลาก่อนมีการเผาศพใบข้าว สัปเหร่อศักดิ์ก็ได้ไปทำพิธีศพหลายงาน
โดยมีเจิดไปดูด้วย ซึ่งในระหว่างนี้ภาพยนตร์ก็ได้เล่าถึงพิธีกรรมและความเช่ือต่าง ๆ 
เช่น การเคาะโลง การคว่ำหน้าศพที่ตายโหง และการไม่ยื่นดอกไม้จันท์ให้ผู้ร่วมงาน 
รวมถึงการช้อนขวัญ ซึ่งขณะที่ทำหน้าท่ีเป็นสัปเหร่อน้ีเองอาการป่วยของสัปเหร่อศักดิ์ก็
เริ่มรุนแรงขึ้น เขาจึงได้เริ่มชักชวนผู้อื่นให้มาทำหน้าที่แทนซึ่งเพื่อนเขาปฏิเสธ ก่อน
สุดท้ายจะเป็นเจิดและเซียงที่ได้ทำต่อ โดยเซียงจะได้รับการตอบแทนเป็นการฝึกการ
ถอดจิตเพื่อเขาจะได้เจอกับใบข้าว 



54   วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
      ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  
 

 

 

 ภายหลังจากนั้น เซียงก็ได้ฝึกการถอดจิตและเริ่มถอดจิตโดยมีข้อจำกัดด้าน
เวลา ซึ่งหากกลับมาไม่ทันจะติดอยู่ในโลกของวิญญาณ (หนึ่งในสามโลกท่ีประกอบด้วย
โลกวิญญาณ โลกคนตาย และโลกคนเป็น) แล้วเซียงก็ถอดจิตสำเร็จซึ่งเขาได้หลดุไปโลก
ของวิญญาณก่อนจะได้เจอและพูดคุยกับใบข้าวในที่สุด อีกทั้งในรอบหลัง ๆ จะได้ไป
เที่ยวน้ำตกและร่ำลากัน 
 ขณะที่สัปเหร่อศักดิ์ป่วยจนไม่สามารถทำหน้าที่ได้ เจิดและเซียงก็ได้เริ่มทำ
หน้าที่สัปเหร่อแทน พวกเขาได้ทำพิธีศพให้ทั้งผู้ตายที่นับถือศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ 
และศาสนาอิสลาม นอกจากนี้ยังได้ทำพิธีศพให้กับสุนัขด้วย ซึ่งการจัดงานศพของญาติ
ก็มีการตกแต่งตามเอกลักษณ์หรือความต้องการของผู้ตายแตกต่างกันไป เช่น งานศพ
ของกลุ่มผู้มีความหลากหลายทางเพศที่จัดในธีมสีชมพู  โดยในช่วงเวลานี้ผีใบข้าวก็ได้
ปรากฏตัวมากขึ้นจนคนในหมู่บ้านเริ่มกังวลซึ่งได้ทำประชาคมก่อนประกาศเวลา
เคอร์ฟิวและมีมติให้มีการเร่งเผาศพใบข้าว 
 จนเมื่อวันเผาศพใบข้าวมาถึง เจิดก็ได้ทำพิธีศพโดยมีการทำพิธีตัดสายแนน
ระหว่างผู้ตายกับญาติโดยเซียงก็ได้ร่วมกับญาติด้วย ก่อนที่จะเผาศพที่ตั้งอยู่บนเชิง
ตะกอน ซึ่งในระหว่างทำพิธีสัปเหร่อศักดิ์พ่อของเขาก็ได้เสียชีวิตลงจากโรคมะเร็ง เจิด
ได้ทำพิธีศพให้พ่อของเขา ขณะที่เซียงที่อยู่ในอารมณ์เศร้าก็ได้มาก่อกวนเจิดที่งานศพ
เพราะไม่มีผู้พาเขาถอดจิตได้อีก ก่อนเหตุการณ์จะสงบลงเมื่อเซียงกลับบ้านและพบกับ
คนที่รักและสำคัญต่อเขาอย่างยายและ “ปริม” คนรักคนปัจจุบันที่อยู่เคียงข้างเขา
ตลอดมาซึ่งทำให้เซียงทำใจได้ในที่สุด 
 
 
 



                        วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                                 ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  

 

 

 

55 

2. กรอบแนวคิดและทฤษฎี 
 2.1 คติชนวิทยาการเมือง 

คติชนวิทยา (Folklore) เป็นศาสตร์ที่ศึกษาวิถีชีวิต ความเชื่อ พิธีกรรม และ
ประเพณีของกลุ่มชนในสังคม ซึ่งถ่ายทอดกันมารุ่นต่อรุ่น ไม่ว่าจะผ่านทางภาษา 
วัฒนธรรม สัญลักษณ์ หรือกิจกรรมทางสังคม โดยเน้นถึงวิธีที่สังคมใช้สื่อเหล่านี้ในการ
สืบทอดความคิดและค่านิยม คติชนวิทยาในมิติของการเมือง หรือที่เรียกว่า คติชน
วิทยาการเมือง (Political Folklore) เน้นศึกษาว่าความเช่ือ พิธีกรรม และเรื่องเล่า
พื้นบ้านมีบทบาทในการสร้างและสืบทอดอำนาจทางการเมืองอย่างไร 

ในสังคมไทย คติชนวิทยาการเมืองมีบทบาทสำคัญในการกำหนดอำนาจและ
ความชอบธรรมทางการเมืองโดยใช้ศาสนาและพิธีกรรมเป็นเครื่องมือ พิธีกรรมเหล่านี้
มักถูกนำมาใช้เป็นสัญลักษณ์ทางการเมืองเพื่อสื่อถึงอำนาจและความชอบธรรมของรัฐ 
ตัวอย่างเช่น พิธีกรรมทางศาสนาเกี่ยวกับความตาย ซึ่งไม่ได้ทำหน้าที่เพียงรักษาความ
สงบเรียบร้อยทางศาสนาเท่านั้น แต่ยังทำหน้าที่กำหนดระเบียบทางสังคมและยืนยัน
ความชอบธรรมของรัฐ 

การวิเคราะห์คติชนวิทยาการเมืองจะช่วยให้เราเข้าใจถึงวิธีที่รัฐและศาสนา
เข้ามาร่วมมือกันเพื่อจัดการกับความเชื่อและพิธีกรรมของประชาชนในลักษณะที่ช่วย
สร้างความมั่นคงและอำนาจทางการเมือง หากพิจารณาอย่างละเอียดเราจะพบว่า
บ่อยครั้งที่รัฐมักจะใช้สัญลักษณ์ทางศาสนาและพิธีกรรมเป็นเครื่องมือในการเสริมสร้าง
ความเป็นศูนย์กลางของอำนาจและความชอบธรรม ซึ่งสะท้อนถึงการควบคุมทางสังคม
ที่ลึกซึ้งกว่าแค่การเมืองปกติ โดยการกำหนดการปฏิบัติต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับความตาย 
เราจะเห็นว่ารัฐสามารถแทรกซึมเข้าไปในชีวิตของประชาชนตั้งแต่เกิดจนตาย 

 



56   วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
      ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  
 

 

 

2.2 ทฤษฎีอำนาจเชิงชีวภาพ     
อำนาจเชิงชีวภาพ (Biopower) เป็นแนวคิดที่พัฒนาโดย Michel Foucault 

นักปรัชญาและนักคิดคนสำคัญในศตวรรษที่ 20 โดย Foucault ได้อธิบายว่าอำนาจใน
ยุคสมัยใหม่ไม่ได้เป็นเพียงการใช้กำลังทางกายภาพเพื่อควบคุมประชาชน แต่ยังรวมถึง
การควบคุมและจัดการชีวิตประจำวันของคนท่ัวไปผ่านกลไกทางสังคมและการเมือง 

Biopower มุ่งเน้นไปที่การจัดการชีวิต (biopolitics) ซึ่งรัฐและสถาบันต่าง ๆ 
เข้ามามีบทบาทควบคุมทั้งในด้านการเกิด การดำรงชีวิต และการตายของประชาชน 
การจัดการกับความตาย ผ่านพิธีกรรม เช่น พิธีศพ การเผาศพ และการจัดการกับศพ 
เป็นส่วนหนึ่งของอำนาจเชิงชีวภาพ เพราะเป็นกระบวนการที่รัฐสามารถใช้ในการ
กำหนดระเบียบของชีวิตและความตาย 

ยิ่งกว่านั้น Foucault ยังช้ีให้เห็นว่ารัฐสมัยใหม่ไม่ได้ใช้แค่กฎหมายหรือ
กองทัพในการควบคุมประชาชน แต่ยังใช้การควบคุมร่างกายและชีวิต ผ่านการจัดการ
เรื่องสุขภาพ อาหาร พิธีกรรม และศาสนา ตัวอย่างของ biopower ที่ชัดเจนคือการที่
รัฐเข้ามากำหนดกฎเกณฑ์ต่าง ๆ เกี่ยวกับพิธีกรรมทางศาสนา เช่น พิธีศพที่เกี่ยวข้อง
กับการเผาหรือการฝัง ซึ่งกระบวนการเหล่านี้ถูกควบคุมโดยรัฐในรูปแบบต่าง ๆ เช่น 
กฎหมายเกี่ยวกับการจัดการศพ สถานท่ีจัดพิธี การอนุญาต และข้อกำหนดทางศาสนา 

ในบริบทของสังคมไทย พิธีกรรมเกี่ยวกับความตายถือเป็นพื้นท่ีที่รัฐมีอำนาจ
อย่างสูงผ่านการกำกับดูแลของรัฐและศาสนา ตัวอย่างเช่น สัปเหร่อ ผู้ทำหน้าที่เผาศพ
เป็นตัวแทนของกลไกการควบคุมของรัฐผ่านพิธีกรรมทางศาสนา เขาไม่ได้เป็นเพียงผู้
ปฏิบัติการทางศาสนาเท่านั้น แต่ยังเป็นเครื่องมือในการคงไว้ซึ่งระเบียบและอำนาจของ
รัฐ การกำกับดูแลของรัฐในพิธีกรรมเหล่านี้ทำให้รัฐสามารถควบคุมไม่เพียงแค่ชีวิตของ
ประชาชน แต่ยังรวมถึงการจัดการกับความตายด้วย 



                        วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                                 ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  

 

 

 

57 

3. บทวิเคราะห์ภาพยนตร์เร่ืองสัปเหร่อ 
เนื้อหาในส่วนนี้จะเป็นบทวิเคราะห์และการตีความตัวบทที่ปรากฏใน

ภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อโดยใช้กรอบแนวความคิดและทฤษฎีที่ได้นำเสนอไปในข้างต้น
เป็นกรอบในการวิเคราะห์ ทั้งนี้ผู้ เขียนได้เป็นประเด็นสำคัญคัญ 4 ประการอัน
ประกอบด้วยสาระสำคัญดังต่อไปนี้ 

3.1 บทบาทของพิธีกรรมในบริบททางการเมืองและสังคมไทย 
ในบริบทของสังคมไทย รัฐ มีบทบาทสำคัญในการกำหนดพิธีกรรมทางศาสนา 

โดยเฉพาะพิธีกรรมเกี่ยวกับความตาย ไม่ว่าจะเป็นการกำหนดสถานท่ีฝังศพ การเผาศพ 
หรือการจัดการพิธีกรรมต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง ซึ่งการแทรกแซงของรัฐในพิธีกรรมเหล่านี้ไม่
เพียงแค่เกี่ยวกับศาสนา แต่ยังเป็นการสร้างกลไกทางสังคมและการเมืองในการจัด
ระเบียบชีวิตของประชาชน การกำหนดรูปแบบพิธีกรรมที่เคร่งครัดไม่เพียงแต่ช่วย
รักษาความสงบเรียบร้อยของสังคม แต่ยังทำหน้าที่เป็นเครื่องมือที่รัฐใช้ในการรักษา
และสร้างความชอบธรรมให้กับตนเอง 

ซึ่งพิธีกรรมที่เกี่ยวกับความตายในพื้นที่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศ
ไทย จากการขุดค้นทางโบราณคดีในสมัยก่อนประวัติศาสตร์ตอนปลายต่อเนื่องมาจนถึง
สมัยประวัติศาสตร์ตอนต้นพบว่ามีรูปแบบประเพณีการฝังศพอยู่หลายรูปแบบที่
คล้ายคลึงกันในหลายพื้นที่ โดยในบริเวณแอ่งสกลนคร (อีสานตอนบน) มีประเพณีการ
ฝังศพแบบนอนหงายเหยีดยาวพร้อมกับใส่ของอุทิศร่วมกับศพ และยังพบการนำ
ภาชนะดินเผาที่ทุบแล้วมาปูรองศพหรือปูทับศพก่อนฝังดินกลบ นอกจากนี้ในกรณีที่
เป็นศพของเด็กจะมีการบรรจุศพลงในภาชนะดินเผาก่อนนำไปฝัง และในบริเวณลุ่ม
แม่น้ำมูลตอนบนจนถึงลุ่มแม่น้ำมูลตอนล่าง (อีสานตอนล่าง) นอกจากรูปแบบที่กล่าว
ไปในข้างต้นยังพบประเพณีการฝังศพครั้งแรกและครั้งที่สองในภาชนะดินเผาพร้อมกับ



58   วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
      ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  
 

 

 

ของอุทิศ และในแหล่งโบราณคดีบ้านโนนวัด อำเภอโนนสูง จังหวัดนครราชสีมา พบ
ประเพณีการฝังศพแบบ นอนหงายเหยียดยาวหรือนอนตะแคง และยังพบการฝังแบบ
ท่าน่ังบรรจุในภาชนะดินเผาขนาดใหญ่ที่มีฝาปิดพร้อมกับมีภาชนะดินเผาขนาดเล็กและ
เปลือกหอยกาบเป็นของอุทิศโดยเป็นศพของผู้ตายที่เป็นเพศชายหนึ่งศพ ซึ่งรูปแบบ
การฝังในลักษณะดังกล่าวถูกสันนิษฐานว่าอาจเป็นศพคนต่างชุมชนหรือตายแบบ
ผิดปกติจึงมีรูปแบบการฝังศพท่ีแตกต่างออกไป ส่วนในบริเวณตอนกลางของแอ่งโคราช
หรือทุ่งกุลาร้องไห้ (อีสานตอนกลาง) ซึ่งเป็นที่ตั้งของชุมชนโบราณหลายแห่งและเป็น
พื้นที่ที่อยู่กึ่งกลางของกลุ่มวัฒนธรรมที่หลากหลาย วัฒนธรรมของทุ่งกุลาร้องไห้จึงมี
ลักษณะของการผสมผสานรูปแบบประเพณีต่าง ๆ เข้าด้วยกัน โดยพบประเพณีการฝัง
ศพครั้งแรกแบบนอนหงายเหยียดยาวและแบบฝังศพในภาชนะดินเผาที่บรรจั้งศพเด็ก
ทารก เด็ก วัยรุ่น และผู้ใหญ่ และในการฝังศพครั้งที่สองพบแบบเก็บกระดูกมาวาง
รวมกันและแบบเก็บมาใส่ภาชนะดินเผา ซึ่ งประเพณี การฝังศพในพื้นที่ภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือในสมัยก่อนประวัติศาสตร์ตอนปลายและสมัยประวัติศาสตร์
ตอนต้นได้สะท้อนสะท้อนให้เห็นถึงความเช่ือเกี่ยวกับโลกหลังความตายซึ่งเป็นหน้าที่
ของคนเป็นในการเตรียมสิ่งของเครื่องใช้และประกอบพิธีกรรมเพื่อให้ผู้เสียชีวิตพร้อม
สำหรับการใช้ชีวิตในโลกหลังความตายและประเพณีเหล่านี้ก็กลายเป็นระเบียบแบบ
แผนของคนในสังคมแต่ละชุมชน (ศุภภัสสร หิรัญเตียรณกุล , ม.ป.ป.) ในส่วนพิธีศพใน
ยุคหลังนั้นเมื่อมีผู้เสียชีวิตญาติจะทำการอาบน้ำศพและแต่งตัวให้ศพก่อนจะตราสังและ
หลังจากนั้นจึงนิมนต์พระสงฆ์มาทำพิธีชักอนิจจาเหมือน กับพิธีบังสุกุลของภาคกลาง 
ซึ่งระหว่างนี้จะมีการหาไม้มาทำโลงศพโดยมีการทำพิธีเซ่นโลงด้วยหัวปลาและเครื่อง
เลี้ยงผีอื่น หลังจากทำโลงเสร็จก็จะมีการถาม – ตอบหลายข้ออย่าง โลงนี้เป็นของใคร
และตอบว่าเป็นโลงของ (ช่ือผู้ตาย) แล้วนำมีดสับลงที่โลง ก่อนจะนำศพบรรจุในโลง



                        วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                                 ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  

 

 

 

59 

และนิมนต์พระสงฆ์มาซักอนิจจาอีกครั้ง ซึ่งการเก็บศพไว้ที่บ้านจะไม่นิยมเก็บไว้นาน
เนื่องจากการรักษาศพของคนสมัยก่อนยังไม่ดีนักโดยจะเก็บไว้ข้ามหนึ่งคืนส่วนผู้ที่มี
ฐานะทางเศรษฐกิจดีอาจเก็บไว้สามถึงห้าวัน ซึ่งในระหว่างเก็บศพไว้ที่บ้านจะมีการงัน
เรือนดีตลอดทั้งคืนหลังจากพระสงฆ์สวดมนต์เสร็จ ซึ่งเป็นการที่คนในชุมชนมาอยู่เป็น
เพื่อนเจ้าของบ้านโดยการเล่นการละเล่นต่าง ๆ และเจ้าของบ้านมีการทำอาหารไว้
ต้อนรับ ก่อนที่จะนำศพไปที่ป่าช้าเพื่อเผาหรือฝัง หากเผาจะเผาบนกองฟอนและนิมนต์
พระสงฆ์ห้ารูปไปชักอนิจจา หากฝังจะฝังโดยมีด้ายขาวโยงจากโลงขึ้นมาให้เลยผืนดิน
โดยจะฝังไว้ประมาณหนึ่งปีก่อนจะขุดขึ้นมาเผา หลังจากการเผาศพเสร็จจะมีการเก็บ
กระดูกโดยนิมนต์พระสงฆ์มาชักอนิจจาและใช้ไม้เขี่ยกระดูกให้เป็นรูปคนก่อนหันศีรษะ
ไปทางทิศตะวันตกแล้วทำการเซ่นไหว้ และหลังจากนั้นก็หันศรีษะไปทางทิศตะวันออก
แล้วเซ่นไหว้อีกครั้งก่อนที่จะนำกระดูกใส่หม้อดินนำไปฝากไว้ที่วัด (ศิลปวัฒนธรรม , 
2566) ซึ่งจะเห็นได้ว่าพระสงฆ์ได้เข้ามามีบทบาทในการทำพิธีศพ และยังมีการเข้ามา
ของพิธีศพแบบภาคกลาง อีกทั้งพิธีศพก็มีลักษณะของการช่วยเหลือและการมี
ปฏิสัมพันธ์กันของคนในชุมชน 

ทั้งนี้ หากมองผ่านวิธิคิดของคติชนวิทยาการเมือง เราจะเห็นว่าพิธีกรรมความ
ตายเหล่านี้สะท้อนถึงโครงสร้างอำนาจในสังคมไทย ซึ่งรัฐและศาสนามักร่วมมือกันใน
การกำหนดและควบคุมการปฏิบัติต่าง ๆ ในชีวิตประจำวันของประชาชน บทบาทของ
สัปเหร่อในภาพยนตร์เรื่อง "สัปเหร่อ" จึงเป็นตัวอย่างที่ดีในการวิเคราะห์ว่ารัฐและ
ศาสนาใช้พิธีกรรมทางศาสนาเพื่อควบคุมอำนาจและรักษาระเบียบทางสังคมอย่างไร 

3.2 การจัดระเบียบทางสังคมผ่านพิธีกรรมจัดการศพ 
ภาพยนตร์เรื่อง “สัปเหร่อ” ได้สะท้อนถึงความพยายามในการจัดระเบียบ

ทางสังคมผ่านพิธีการจัดการศพ ซึ่งหากมองผ่านทฤษฎีอำนาจเชิงชีวภาพ (Biopower) 



60   วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
      ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  
 

 

 

ของ Michel Foucault ที่มุ่งเน้นไปที่การจัดการชีวิต (biopolitics) โดยรัฐและสถาบัน
ต่าง ๆ เข้ามามีบทบาทควบคุมทั้งในด้านการเกิด การดำรงชีวิต และการตายของ
ประชาชน ผ่านพิธีกรรมต่าง ๆ ซึ่งเป็นกระบวนการที่รัฐสามารถใช้ในการกำหนด
ระเบียบของชีวิตและความตาย จะพบว่าในภาพยนตร์นั้นสะท้อนถึงการกำหนด
ระเบียบทางสังคมผ่านพิธีศพอยู่อย่างน้อย 3 ประการ ได้แก่ 

ประการแรกคือ ความแตกต่างระหว่างพิธีศพของผู้ที่ตายโหงและผู้ที่ตายโดย
ธรรมชาติ ซึ่งผู้ที่ตายโหงหรือตายผิดธรรมชาติ เช่น ได้รับอุบัติเหตุจนถึงแก่ชีวิต การถูก
ฆ่า และการฆ่าตัวตาย จะมีพิธีกรรมที่แยกย่อยออกไป อย่างกรณีของงานศพนายสิงห์
หรือนายอาทิตย์ที่เสียชีวิตจากอุบัติเหตุ ในพิธีศพของเขาสัปเหร่อศักดิ์ได้คว่ำหน้าศพลง
ก่อนท่ีจะนำไปเผาในเมรุ และในกรณีของใบข้าวที่เสียชีวิตพร้อมกับลูกในครรภ์จากการ
ฆ่าตัวตายก็ได้มีการนำศพไปบรรจุไว้ในเบ้านอกหมู่บ้านพร้อมกับสะกดวิญญาณ ก่อนท่ี
สัปเหร่อศักดิ์จะทำพิธีกรรมเสี่ยงทายโยนไข่เพื่อหาจุดตั้งเชิงตะกอน และหลังจากนั้นใน
วันทำพิธีเผาศพเจิดก็ได้ทำพิธีกรรมตัดสายแนนระหว่างญาติและคนตายก่อนนำศพใบ
ข้าวขึ้นไปเผาบนเชิงตะกอน โดยสองกรณีนี้ต่างแตกต่างจากพิธีศพของผู้ที่ตายโดย
ธรรมชาติซึ่งมีพิธีกรรมที่ซับซ้อนน้อยกว่าและไม่มีการทำพิธีกรรมเหล่านี้ รวมถึงในด้าน
สถานที่การทำพิธีการจัดการศพของผู้ที่ตายโดยธรรมชาติก็จัดที่บริเวณบ้านของผู้ตาย
และบริเวณวัด ซึ่งการมีพิธีกรรมที่แตกต่างกันระหว่างพิธีศพของผู้ที่ตายโหงและผู้ที่ตาย
โดยธรรมชาติ ได้สะท้อนถึงการจัดระเบียบทางสังคมที่มีค่านิยมในลักษณะไม่สนับสนุน
การตายโหงโดยการกำหนดพิธีกรรมให้ซับซ้อนและแตกต่างจากการตายโดยธรรมชาติ 

ประการที่สองคือ พิธีกรรมจัดการศพได้สอดแทรกค่านิยมที่สนับสนุนสถาบัน
ครอบครัวและชุมชน อย่างกรณีนายสิงห์ญาติได้มีการเคาะโลงศพเพื่อเรียกดวงวิญญาณ
ให้มารับประทานอาหารที่จัดเตรียมไว้ ซึ่งเจิดได้ถามกับสัปเหร่อศักดิ์ถึงเหตุผลของ



                        วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                                 ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  

 

 

 

61 

พิธีกรรมนี้ก่อนสัปเหร่อศักดิ์จะอธิบายว่าเป็นการสอนผู้ที่ยังมีชีวิตอยู่ให้เรียกคนใน
ครอบครัวมารับประทานอาหารเมื่อตอนยังมีชีวิต เพราะเมื่อเสียชีวิตแล้วไม่สามารถมา
รับประทานอาหารร่วมกันได้ นอกจากนี้พิธีกรรมศพยังถือเป็นพื้นที่ในการแสดงความ
รักของญาติและเพื่อนต่อผู้เสียชีวิต อย่างในวันเผาศพของนายสิงห์ก็มีเพื่อนของเขามา
ขับรถจักรยานยนต์ บิดรถ และยกล้อบริเวณเมรุเพื่อร่วมส่งวิญญาณของผู้เสียชีวิต
ร่วมกับญาติ และในงานศพของกลุ่มผู้มีความหลากหลายทางเพศญาติและเพื่อนของ
ผู้เสียชีวิตก็ได้ตกแต่งงานศพให้มีสีสันและผู้เข้าร่วมงานศพเองก็ใส่เสื้อสีชมพูแทนสีดำ 
อีกทั้งยังมีการจัดงานศพให้กับสุนัขซึ่งในสังคมปัจจุบันผู้คนต่างนิยมเลี้ยงและเป็นดั่ง
สมาชิกในครอบครัว นอกจากนี้ในภาพยนตร์ได้แสดงให้เห็นถึงการมีปฏิสัมพันธ์กันของ
คนในชุมชมระหว่างการจัดงานศพ โดยในทุกงานศพจะมีคนในชุมชนไปอยู่ที่บ้านของ
ญาติผู้เสียชีวิตทั้งการกินข้าวและการเล่นในกิจกรรมต่าง ๆ ซึ่งก็คือการงันเรือนดี ซึ่ง
การมีชุดคำอธิบายเกี่ยวกับพิธีกรรมดังกล่าวและการเป็นพื้นที่ในการแสดงความรักของ
ญาติและเพื่อนต่อผู้เสียชีวิตรวมไปถึงการปฏิสัมพันธ์กันของคนในชุมชนในการงันเรือน
ดีนั้น ได้สะท้อนถึงการจัดระเบียบทางสังคมที่มีค่านิยมในลักษณะการสนับสนุนสถาบัน
ครอบครัวและชุมชน 

 ประการที่สามคือ ความเช่ือในโลกหลังความตายมีผลต่อการจัด
ระเบียบทางสังคม โดยในภาพยนตร์ได้แสดงให้เห็นถึงความเชื่อว่ามีโลกหลังความตาย
อยู่และผลของการกระทำในขณะที่มีชีวิตมีผลต่อเนื่องไปจนถึงโลกหลังความตายตาม
แบบของศาสนาพุทธ ซึ่งมุมมองต่อความตายในลักษณะนี้ส่งผลให้คนมีการปฏิบัติตนที่
ไม่เบียดเบียนผู้อื่นไม่ว่าจะเป็นทางทรัพย์สินและร่างกาย รวมถึงมีการแบ่งปันต่อผู้อื่นที่
ถือว่าเป็นการทำความดี ซึ่งผลของความเช่ือของประชาชนก็ส่งผลต่อการปกครอง
ประชาชนของรัฐ 



62   วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
      ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  
 

 

 

 3.3 สัปเหร่อและวัดในฐานะเคร่ืองมือของรัฐ 
 ภาพยนตร์ได้สะท้อนถึงบทบาทของสัปเหร่อและวัดในการจัดการศพที่สื่อถึง
อำนาจและความชอบธรรมของรัฐ ซึ่งหากมองผ่านแนวคิดคติชนวิทยาการเมือง 
(Political Floklore) ที่กล่าวถึงการกำหนดอำนาจและความชอบธรรมทางการเมือง
ของรัฐโดยใช้ศาสนาและพิธีกรรมเป็นเครื่องมือในการนำมาใช้เป็นสัญลักษณ์ทาง
การเมืองเพื่อสื่อถึงอำนาจและความชอบธรรมของรัฐ รวมไปถึงการกำหนดระเบียบทาง
สังคมและเสริมสร้างความเป็นศูนย์กลางอำนาจของรัฐ จะพบว่าในภาพยนตร์มี
ข้อสังเกตอยู่ 2 ประการ ได้แก่ 
 ประการแรกคือ บทบาทของวัดในฐานะเครื่องมือของรัฐในการแสดงถึง
อำนาจและความชอบธรรม ซึ่งเมื่อพิจารณาถึงการกำหนดโดยรัฐจะพบว่าในมาตรา 10 
แห่งพระราชบัญญัติสุสานและฌาปนสถาน พ.ศ. 2528 ได้กำหนดห้ามไม่ให้ผู้ใดเก็บ ฝัง 
หรือเผาศพนอกสุสานและฌาปนสถานสาธารณะหรือเอกชน หรือเก็บศพใน
สถานพยาบาลตามกฎหมายว่าด้วยสถานพยาบาล หรือเคหะสถานเป็นการช่ัวคราวเว้น
แต่จะได้รับอนุญาตเป็นหนังสือจากเจ้าพนักงานท้องถิ่น ซึ่งมุมหนึ่งมีจุดประสงค์ในด้าน
สาธารณสุข แต่ในอีกมุมหนึ่งหากพิจารณาถึงรูปแบบสถาปัตยกรรมของเมรุที่ตั้งอยู่ใน
บริเวณวัดจะพบว่ามีลักษณะคล้ายคลึงกันทั่วทั้งประเทศ โดยที่มาของสถาปัตยกรรม
เมรุในรูปแบบนี้เริ่มต้นขึ้นโดยชัดเจนที่สดุเมื่อตอนต้นกรงุรัตนโกสินทร์ที่พระบาทสมเดจ็
พระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 3 ได้โปรดเกล้าให้สร้างเมรุถาวรจากปูนขึ้นเพื่อใช้
สำหรับพระราชทานเพลิงพระศพเจ้านายและข้าราชบริพารช้ันผู้ใหญ่ ก่อนที่ในสมัย
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 5 จะโปรดเกล้าให้สร้างเมรุปูน
ถาวรขึ้นอีกแห่งหนึ่งที่วัดเทพศิรินทราวาสเพื่อใช้สำหรับปลงศพผู้คนได้ทุกช้ัน
บรรดาศักดิ์รวมถึงประชาชนท่ัวไป และภายหลังจากนั้น ในช่วง พ.ศ. 2500 ได้เริ่มมีเมรุ 



                        วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                                 ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  

 

 

 

63 

เผาศพแพร่กระจายไปตามอยู่ตามวัดสำคัญในกรุงเทพมหานคร ก่อนจะเริ่มแพร่หลาย
ไปทั่วทั้งประเทศ (The MATTER, 2560) เมื่อพิจารณาดังนี้แล้ว เมรุจึงเป็นเสมือน
เครื่องมืออย่างหนึ่งในการเผยแพร่สถาปัตยกรรมจากส่วนกลางและแสดงถึงความเป็น
ศูนย์กลางอำนาจของรัฐ 
 ประการที่สองคือ บทบาทของสัปเหร่อในฐานะเครื่องมือของรัฐในการแสดง
ถึงอำนาจและความชอบธรรม โดยรัฐได้เข้ามากำหนดบทบาทของสัปเหร่อตั้งแต่สมัย
รัชกาลที่ 5 ซึ่งขณะนั้นเรียกว่านายป่าช้าหรือขุนกะเฬวรากซึ่งเป็นผู้จัดการศพและพิธี
ศพทั้งศพที่มีญาติและไม่มีญาติ ซึ่งเป็นการจัดการศพภายใต้กฎหมายและการควบคุม
โดยรัฐซึ่งก็คือกฎเสนาบดีกระทรวงนครบาลว่าด้วยป่าช้าแลนายป่าช้า พ.ศ. 2460 และ
อยู่ภายใต้อำนาจของกระทรวงนครบาล สัปเหร่อจึงกลายเป็นเครื่องมือของรัฐในการ
ช่วยจัดการซากศพและส่งผลให้รัฐผูกขาดอำนาจในการบงการร่างกายและซากศพของ
ราษฎรในเวลาต่อมา (เสมียนนารี, 2566) ซึ่งในภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อได้สะท้อนให้
เห็นถึงบทบาทของสัปเหร่อในการจัดการศพและพิธีศพ โดยทุกคนในชุมชนที่ญาติ
เสียชีวิตไม่ว่าจะเป็นผู้ที่นับถือศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ และศาสนาอิสลามต่างเข้ามา
ติดต่อสัปเหร่อศักดิ์หรือเจิดให้ไปจัดการศพและทำพิธีศพให้ สัปเหร่อศักดิ์จึงเป็นผู้ที่
ผูกขาดอำนาจในการจัดการศพและเป็นเครื่องมือของรัฐในการจัดระเบียบทางสังคม
และเป็นภาพสะท้อนถึงอำนาจของรัฐที่เข้ามาควบคุมชีวิตรวมถึงควบคุมความตายและ
จัดการกับร่างกายและซากศพของประชาชน 
 3.4 งานศพในฐานะพื้นที่ทางการเมือง 
 นอกจากสัปเหร่อ วัด และพิธีกรรมศพรวมถึงความเช่ือและคำสอนจะ
สามารถสะท้อนการจัดระเบียบทางสังคมและการยืนยันความชอบธรรมของรัฐแล้วนั้น 
งานศพยังสามารถสะท้อนถึงการเป็นพ้ืนที่ทางการเมืองอีกด้วย โดยงานศพแทบทุกงาน



64   วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
      ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  
 

 

 

ศพในภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อจะมีพวงหรีดจากหลายบุคคลทั้งญาติ บุคคลรู้จัก และผู้มี
อำนาจทางการเมือง เช่น ผู้มีอำนาจทางการทหาร ซึ่งการมอบพวงหรีดให้กับผู้เสียชีวิต
นั้นนอกจากจะเป็นการแสดงความอาลัยแล้ว แต่ในอีกมุมหนึ่งคือการประชาสัมพันธ์
ตัวเองของผู้มอบโดยเฉพาะผู้ต้องการที่จะสมัครลงรับเลือกตั้งในตำแหน่งทางการเมือง 
โดยผลการศึกษาของพระทวี หอมเกตุ , พิศาล มุกดารัศมี และวรลัญจน์ วัฒนเดช
ไพศาล (2567) ที่ศึกษาเกี่ยวกับบทบาทของพวกหรีดที่สะท้อนความสัมพันธ์เชิงอำนาจ
ในสังคมไทยพบว่า พวกหรีดในปัจจุบันนั้นไม่ได้ถูกมอบโดยเฉพาะการแสดงความไว้
อาลัยต่อผู้เสียชีวิต แต่ยังถูกมอบเพื่อแสดงถึงอำนาจและสถานะ (Power and Status) 
รวมถึงการประชาสัมพันธ์ที่สื่อถึงผู้มอบโดยตั้งไว้ในจุดที่ผู้คนท่ีมาร่วมงานสังเกตเห็นได้
โดยง่าย นอกจากนี้ยังพบว่าในภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อจะมีตำรวจหนึ่งคเป็นผู้อ่าน
ประวัติของผู้เสียชีวิตซึ่งในแง่หนึ่งอาจเป็นตำรวจที่มีความสัมพันธ์ที่ดีกับประชาชน
ในหมูู่บ้านหรือตำบล แต่ในอีกแง่หนึ่งยังเป็นตัวแทนของรัฐที่แสดงถึงอำนาจของรัฐ 
และในอีกแง่หนึ่งก็เป็นการประชาสัมพันธ์ตนเองในทางอำนาจและสถานะแบบที่ได้
กล่าวไป งานศพในฐานะพื้นที่ทางการเมืองจึงเป็นบทบาทของพวงหรีดและบทบาทของ
ผู้ร่วมงานศพที่ใช้งานศพในการประชาสัมพันธ์ถึงอำนาจและสถานะรวมถึงการสร้าง
คะแนนเสียง และการเป็นพ้ืนที่ทางการเมืองจึงอาจกล่าวได้ว่างานศพก็เป็นพื้นที่หนึ่งใน
การสนับสนุนระบอบการเมืองการปกครองของรัฐ 
  
4. บทสรุป 
 จากการศึกษาภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อในมุมของพิธีกรรมจัดการศพ พบว่า
ภาพยนตร์สามารถสะท้อนให้เห็นถึงความหมายทางการเมืองหลายประการที่เกี่ยวข้อง
กับการยืนยันอำนาจของรัฐและการจัดระเบียบทางสังคม โดยเมื่อนำภาพยนตร์มา



                        วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                                 ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  

 

 

 

65 

พิจารณาตามแนวคิดและทฤษฎีพบว่าตามทฤษฎีอำนาจเชิงชีวภาพ (Biopower) พิธีศพ
มีค่านิยมที่ไม่สนับสนุนการตายผิดธรรมชาติหรือการตายโหง ซึ่งมีการกำหนดพิธีศพให้
ผู้ที่ตายโหงมีพิธีกรรมที่แตกต่างและซับซ้อนกว่าผู้ที่ตายโดยธรรมชาติ และมีค่านิยมที่
สนับสนุนสถาบันครอบครัวและชุมชน อย่างพิธีกรรมการเคาะโลงศพเรียกวิญญาณ
ผู้เสียชีวิตให้มารับประทานอาหารที่สอดแทรกคำสอนที่ควรเรียกกันมารับประทาน
อาหารตอนที่ยังมีชีวิต การที่งานศพเป็นพื้นแสดงความรักของญาติและเพื่อนของ
ผู้เสียชีวิต และเป็นพื้นที่ในการมีปฏิสัมพันธ์กันของคนในชุมชนในพิธีงันเรือนดี 
นอกจากนี้การมีความเช่ือที่เช่ือว่ามีโลกหลังความตายที่ผลของการกระทำเมื่อตอนมี
ชีวิตส่งผลต่อโลกหลังความตายได้ส่งผลต่อการปฏิบัติตัวและการใช้ชีวิตของผู้คน ซึ่ง
ทั้งหมดที่กล่าวมาเป็นการจัดระเบียบทางสังคมทางหนึ่งที่ส่งผลต่อการปกครองของรัฐ 
และตามแนวคิดคติชนวิทยาการเมือง (Political Folklore) ที่วัดเป็นส่วนหนึ่งในการ
เผยแพร่วัฒนธรรมจากส่วนกลาง และสัปเหร่อที่ในทางประวัติศาสตร์ถูกแต่งตั้งโดยรัฐ
และใช้อำนาจรัฐท่ีส่งผลให้รัฐมีอำนาจบงการร่างกายของประชาชน และสุดท้ายงานศพ
ในฐานะพื้นที่ทางการเมืองที่พวงหรีดนอกจากจะเป็นการแสดงความอาลัยต่อผู้เสียชีวิต
แล้วยังเป็นพื้นที่ในการแสดงถึงอำนาจและสถานะ (Power and Status) ของผู้ที่มอบ
รวมถึงการประชาพันธ์เพื่อสร้างคะแนนเสียงในกรณีผู้ที่ลงสมัครรับเลือกตั้งในตำแหน่ง
ทางการเมือง  
 อนึ่ง การศึกษาในครั้งนี้อาจไม่สามารถสะท้อนถึงความหมายทางการเมืองที่
ปรากฏในภาพยนตร์เรื่องสัปเหร่อได้ทั้งหมด ด้วยข้อจำกัดด้านแนวคิดและทฤษฎีที่
เลือกใช้รวมถึงมุมมองของผู้เขียนที่อาจพิจาณาได้ไม่ถ้วนทั่ว ซึ่งหากมีผู้ใดต้องการที่จะ
ศึกษาเพิ่มเติมหรือศึกษาต่อผู้เขียนมองว่าจะเป็นประโยชน์อย่างยิ่งและยังเป็นการขยาย
พรมแดนของการศึกษาให้มีมิติที่หลากหลายยิ่งข้ึน 



66   วารสารรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
      ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2  
 

 

 

บรรณานุกรม 
กองบรรณาธิการศิลปวัฒนธรรม. (2566). พิธีศพของชาวอีสานในอดีต วิธีรักษาศพ-เก็บ 

กระดูก เขาทำกันอย่างไร. ศิลปวัฒนธรรม : ออนไลน์. สืบค้นเมื่อ 15 ตุลาคม 
2567. จาก https://www.silpa- 
mag.com/culture/article_52004#google_vignette 

พระทวี หอมเกตุ, พิศาล มุกดารัศมี และวรลัญจน์ วัฒนเดชไพศาล. (2567). พวงหรีด 
งานศพ: บทสะท้อนความสัมพันธ์เชิงอำนาจในสังคมไทย. วารสารมหาจุฬา
นครทรรศน์. 11(9): 23 

ศิริพจน์ เหล่ามานะเจริญ. (2560). เมรุเผาศพ ได้แบบมาจากพระเมรุของเจ้านาย. The  
MATTER :  อ อ น ไ ล น์ .  สื บ ค้ น เมื่ อ  1 4  ตุ ล า ค ม  2 5 6 7 .  จ า ก 
https://thematter.co/thinkers/about-crematory/37965 

ศุภภัสสร หิรัญเตียรณกุล. (ม.ป.ป.). ทุ่งกุลาร้องไห้: จุดบรรจบของโลกหลังความตาย.  
กรมศิลปากร กลุม่เผยแพร่และประชาสัมพันธ์ : ออนไลน์. สืบค้นเมือ่ 15 
ตุลาคม 2567. จาก
https://www.finearts.go.th/promotion/view/19055 

เสมียนนารี. (2566). ขุนกะเฬวราก-นายป่าช้า ที่รัฐบาลแต่งตั้งให้ทำหน้าท่ีผู้ดูแลจัดการ 
ศพ. ศิลปวัฒนธรรม : ออนไลน์ . สืบค้นเมื่อ 14 ตุลาคม 2567. จาก 
https://www.silpa-mag.com/history/article_94556 

 


