
96    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

ฐานคิดในการเคลื่อนไหวและข้อจำกัดเกี่ยวกับสิทธิในการสมรส 
และสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย 

 

กฤช วีรกุล สุภณิดา พวงผกา และ ยุภาพร ต๊ะรังษี 
 

บทคัดย่อ 
 การศึกษาเรื่อง “ฐานคิดในการเคลื่อนไหวและข้อจำกัดเกี่ยวกับสิทธิในการ
สมรสและสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศใน
สังคมไทย” เป็นการศึกษาฐานคิดในการเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิในการสมรสและสิทธิในอัต
ลักษณ์ทางเพศของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ และศึกษาข้อจำกัดเกี่ยวกับสิทธิ
ในการสมรสและสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศใน
สังคมไทย โดยใช้การวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) เป็นแนวทางหลักใน
การเก็บรวบรวมข้อมูล ผลการศึกษาพบว่า ผู้ที่เคลื่อนไหวเพื่อสิทธิของบุคคลที่มีความ
หลากหลายทางเพศมีมุมมองว่าการแบ่งเพศตามสรีระแบบขั้วตรงข้าม (Binary 
Opposition) ในสังคมมีส่วนสำคัญที่ส่งผลต่อการแบ่งแยกและเลือกปฏิบัติทางเพศ 
ขณะเดียวกันการแบ่งเพศดังกล่าวยังเป็นการจำกัดสิทธิและการกีดกันทางสังคมและ

 
 อาจารย์ประจำ หลักสูตรรัฐศาสตรบัณฑิต คณะศิลปศาสตร์และวิทยาศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ e-mail: krist.w@ku.th 
 อาจารย์ประจำ หลักสูตรรัฐศาสตรบัณฑิต คณะศิลปศาสตร์และวิทยาศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ e-mail: supanida.p@ku.th 
 อาจารย์ประจำ หลักสูตรรัฐศาสตรบัณฑิต คณะศิลปศาสตร์และวิทยาศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ e-mail: yupaporn.ta@ku.th 

Re
ce

ive
d 

No
ve

m
be

r 1
7, 

20
24

 ; 
Re

vis
ed

 D
ec

em
be

r 2
9, 

20
24

 ; 
Ac

ce
pt

ed
 D

ec
em

be
r 3

0, 
20

24
 



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

97 

กฎหมายแก่ผู้ที่มีความหลากหลายทางเพศ สำหรับประเด็นสิทธิในการสมรสและสิทธิ
ในอัตลักษณ์ทางเพศ หลักสิทธิมนุษยชนถูกนำมาเป็นฐานคิดในการเคลื่อนไหว โดยยึด
หลักการที่ระบุไว้ในตราสารระหว่างประเทศด้านสิทธิมนุษยชนที่ประเทศไทยเป็นภาคี 
และรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย และให้ประเทศไทยมีกฎหมายที่ครอบคลุม 3 
เรื่อง คือ กฎหมายรับรองอัตลักษณ์ทางเพศ กฎหมายสมรสเท่าเทียม และกฎหมาย
ความเท่าเทียมระหว่างเพศ สำหรับข้อจำกัดนั้นมาจากความเข้าใจเรื่อง “เพศ” ใน
สังคมไทยยังไม่เปิดกว้างและยอมรับอัตลักษณ์ทางเพศที่หลากหลาย ในขณะที่มิติทาง
กฎหมาย แม้ว่าสิทธิสมรสของผู้มีความหลากหลายทางเพศจะถูกระบุในพระราชบัญญัติ
สมรสเท่าเทียม แต่มีเรื่องการรับรองสภาพครอบครัวของผู้มีความหลากหลายทางเพศ 
รวมถึงการปรับเปลี่ยนกฎหมายที่เกี่ยวข้องอื่น ๆ เพื่อรองรับสิทธิดังกล่าวยังเป็นไป
อย่างจำกัด ในแง่ของสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศ กฎหมายไทยยังไม่มีการรับรองเป็นการ
เฉพาะ แม้ว่าจะมีการเสนอร่างพระราชบัญญัติการรับรองอัตลักษณ์ทางเพศ เพื่อให้ผู้มี
ความหลากหลายทางเพศสามารถกำหนดเจตจำนงและสามารถแสดงออกทางเพศได้ 
แต่ยังไม่มีบทบัญญัติที่คุ้มครองการเลือกปฏิบัติต่อบุคคลหลากหลายทางเพศเป็นการ
เฉพาะ ส่งผลให้ผู้มีความหลากหลายทางเพศต้องเผชิญกับการแบ่งแยก การกีดกัน และ
การเลือกปฏิบัติจากท้ังสังคมและกฎหมาย 
 
คำสำคัญ: ความหลากหลายทางเพศ, สิทธิในการสมรส, สิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศ 
 
 
 
 



98    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

The Rationale Behind the Movement and Limitations of the Rights to 
Marriage and Gender Identity of LGBTQ Individuals in Thai Society 

 

Krist Weerakun, Supanida Puangphaka and Yupaporn Tarungsri 
 

Abstract 
This research is documentary research which aims to study the 

rationale behind the movement for LGBTQ rights in Thai society with a 
particular focus on the rationale of the movement as well as the 
limitations of the rights to marriage and gender identity. The study 
reveals that advocates for LGBTQ rights perceive gender binary as the 
root cause of the problem, and binary opposition serves as a means to 
gender oppression, which leads to gender discrimination, including 
restriction on fundamental rights as well as social and legal exclusion. As 
for the issues of the rights to marriage and gender identity, their rationale 
is based on human rights principles and norms, which are enshrined in 

 
 Lecturer, Bachelor of Political Science Program, Faculty of Humanities and 
Science, Kasetsart University, e-mail: krist.w@ku.th 
 Lecturer, Bachelor of Political Science Program, Faculty of Humanities and 
Science, Kasetsart University, e-mail: supanida.p@ku.th 
 Lecturer, Bachelor of Political Science Program, Faculty of Humanities and 
Science, Kasetsart University, e-mail: yupaporn.ta@ku.th 



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

99 

various international human rights documents in which Thailand is a 
party, and in the Constitution of Thailand. Also, advocates for LGBTQ 
rights would expect Thailand to implement and enforce its laws related 
to gender recognition, marriage equality, and gender equality. Limitations 
of the rights to marriage and gender identity derive from the 
understanding of “gender” in Thai society, which leads to limited 
acceptance of gender diversity. In legal dimension, although the marriage 
rights of LGBTQ individuals are specified in the Marriage Equality Act, 
there is still a limited issue of recognizing the family status of LGBTQ 
individuals, as well as other relevant legal modifications to 
accommodate such rights. In terms of gender identity rights, Thai law has 
not yet been specifically certified. Although the draft of the Gender 
Identity Certification Act has been proposed to allow LGBTQ individuals 
to determine their will and express their sexuality, there is no provision 
that specifically prevents discrimination against LGBTQ individuals. As a 
result, LGBT individuals have been facing segregation, exclusion, and 
discrimination from both society and law. 
 
Keywords: Gender diversity, Right to marriage, Right to gender identity 
 
 
 



100    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

บทนำ  
เมื่อวันท่ี 24 กันยายน 2567 ได้มีการเผยแพร่ “พระราชบัญญัติแก้ไขเพิ่มเติม

ประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ (ฉบับท่ี 24) พ.ศ. 2567” หรือ “กฎหมายสมรสเท่า
เทียม” ลงในราชกิจจานุเบกษา โดยมีเนื้อหารับรองให้การสมรสระหว่าง “บุคคล” ไม่
ถูกจำกัดเฉพาะชายและหญิงอีกต่อไป ซึ่งกฎหมายนี้จะมีผลบังคับใช้เมื่อพ้น 120 นับแต่
วันประกาศ ดังนั้น นับตั้งแต่วันที่ 22 มกราคม 2568 เป็นต้นไป กฎหมายฉบับนี้จะมผีล
ใช้บังคับและรับรองสิทธิการสมรสที่เท่าเทียมกันระหว่างบุคคล (Ilaw, 2024) กฎหมาย
ฉบับนี้นับเป็นก้าวแรกของไทยในการรับรองสิทธิของบุคคลที่มีความหลากหลายทาง
เพศ และยังเป็นการสะท้อนให้เห็นว่าที่ผ่านมาสิทธิของบุคคลระหว่าง ชาย หญิง และ
บุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศที่ไม่เทียมกันในสังคมไทย  
  ในสังคมไทย ประเด็นเรื่องความเท่าเทียมความเสมอภาคทางเพศ เป็นประเด็น
ปัญหาที่สำคัญที่ผู้มีความหลากหลายทางเพศต้องเผชิญจากความไม่เข้าใจของคนใน
สังคม และข้อจำกัดของกฎหมาย กล่าวคือ การที่สังคมยังขาดความเข้าใจเกี่ยวกับ
มุมมองเรื่องเพศในลักษณะที่ไม่เปิดกว้าง ส่งผลให้เกิดการละเมิดสิทธิมนุษยชนและ
ความไม่เท่าเทียมที่มีต่อผู้มีความหลากหลายทางเพศ ไม่ว่าจะเป็นการถูกเลือกปฏิบัติ
และการไม่ยอมรับจากสังคม รวมถึงการเลือกปฏิบัติจากข้อกฎหมายที่มีการกำหนด/
ระบุให้เพศหญิงและเพศชายเท่านั้น จากประเด็นปัญหาดังกล่าวนำมาสู่การเคลื่อนไหว
ทางสังคมของกลุ่มผู้มีความหลากหลายทางเพศ ท่ีประกอบด้วยภาคประชาสังคม และ
ภาคประชาชน ในการขับเคลื่อนเพื่อสร้างการตระหนักรู้ถึงปัญหาที่ผู้มีความหลากหลาย
ทางเพศเผชิญ และการสร้างความเข้าใจเรื่องความหลากหลายทางเพศในสังคมไทยใน
รูปแบบที่หลากหลาย เช่น การเผยแพร่ความรู้เกี่ยวกับความหลากหลายทางเพศ การ
ทำโพลสำรวจความคิดเห็น การรณรงค์เรียกรอ้งสิทธิ การเดินขบวนและการจัดกิจกรรม



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

101 

เพื่อเรียกร้องสิทธิของผู้มีความหลากหลายทางเพศ เป็นต้น การต่อสู้เรียกร้องสิทธิใน
การสมรสจนนำมาสู่การประกาศใช้กฎหมายสมรสเท่าเทียมในปัจจุบัน ซึ่งนับเป็น
จุดเริ่มต้นของการขยายสิทธิอันเป็นสิทธิขั้นพื้นฐานแก่ผู้มีความหลากหลายทางเพศใน
สังคมไทย แต่อย่างไรก็ตามยังมีข้อพิจารณาเกี่ยวกับสิทธิของผู้มีความหลากหลายทาง
เพศในมิติอื่นๆ เช่น สิทธิในการสมรส อันรวมถึงประเด็นที่เกี่ยวข้องกับการสร้าง
ครอบครัว และสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศ การแสดงออกทางเพศที่ยังไม่ครอบคลุมสิทธิ
ของผู้มีความหลากหลายทางเพศในทางปฏิบัติในฐานะมนุษย์คนหนึ่งในสังคม 

บุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ คือ บุคคลที่มีเพศสถานะแตกต่างไปจาก
บรรทัดฐานทางเพศที่สังคมกำหนด ขาดการยอมรับจากสังคมเพียงเพราะเพศสถานะ
ทางกฎหมายที่ปรากฏในเอกสารแสดงตัวตนไม่สอดคล้องกับอัตลักษณ์ทางเพศ รวมถึง
พฤติกรรมที่แสดงออกไม่ได้สอดคล้องกับเพศโดยกำเนิด ปัญหาในการแสดงตัวตนจึง
นำมาสู่ข้อจำกัดในการใช้ชีวิต ท้ังการกีดกันทางสังคม การตีตรา การเลือกปฏิบัติ ความ
รุนแรง ซึ่งกระทบต่อการดำเนินชีวิตและเป็นการขัดต่อหลักสิทธิมนุษยชนขั้นพื้นฐาน
ของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ ด้วยเหตุนี้ หลายประเทศจึงให้สิทธิการ
ตัดสินใจด้วยตนเองเพื่อที่บุคคลจะสามารถแสดงตัวตนได้สอดคล้องกับอัตลักษณ์ทาง
เพศ โดยเฉพาะประเทศในแถบยุโรป ได้แก่ เดนมาร์ก ไอร์แลนด์ เบลเยียม โปรตุเกส 
สวิตเซอร์แลนด์ สเปน และฟินแลนด์ ที่อนุญาตให้บุคคลที่มีอายุ 18 ปี ข้ึนไป สามารถ
เปลี่ยนเพศสภาพทางกฎหมายตามที่ต้องการได้ สำหรับมอลตา ไอซ์แลนด์ และ
ลักเซมเบิร์ก ไม่กำหนดอายุขั้นต่ำของผู้ที่สามารถยื่นเรื่องรับรองการเปลี่ยนแปลงเพศ
สภาพตามกฎหมาย โดยบุคคลมีสิทธิในการเปลี่ยนแปลงเพศสภาพทางกฎหมายของ
ตนเองตั้งแต่แรกเกิด สำหรับนอร์เวย์ จะให้สิทธิแก่เด็กที่มีอายุ 6 ปีขึ้นไป ท่ีจะสามารถ
เข้าถึงสิทธิดังกล่าวได้ ในขณะที่มอลตา ไอซ์แลนด์ และลักเซมเบิร์ก อนุญาตให้บุคคลมี



102    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

สิทธิในการเปลี่ยนแปลงเพศสภาพทางกฎหมายของตนเองตั้งแต่แรกเกิดโดยไม่มีการ
กำหนดอายุขั้นต่ำของผู้ที่สามารถยื่นเรื่องรับรองการเปลี่ยนแปลงเพศสภาพตาม
กฎหมาย (ปณิศา เอมโอชา, 2567)  

หากพิจารณาถึงการยอมรับอัตลักษณ์ทางเพศของบุคคลในสังคมไทยจะ
พบว่า รัฐไทยยังคงกำหนดให้บุคคลใช้คำนำหน้านามตามเพศกำเนิดเท่านั้น แม้ว่าจะมี
การเคลื่อนไหวเพื่อผลักดันให้เกิดการรับรองเพศสภาพตามกฎหมาย แต่เมื่อวันที่ 21 
กุมภาพันธ์ 2567 “ร่างพระราชบัญญัติการรบัรองเพศ คำนำหน้านาม และการคุ้มครอง
บุคคลผู้มีความหลากหลายทางเพศ พ.ศ. ….” เข้าสู่การพิจารณาของรัฐสภา โดยมี
สาระสำคัญ คือ การกำหนดกลไกและผลของการรับรองเพศสภาพ โดยผู้ที่จะร้องขอ
การรับรองเพศสภาพ ต้องเป็นบุคคลสัญชาติไทย อายุ 18 ปีขึ้นไป หากอายุต่ำกว่านั้น 
ต้องได้รับความยินยอมจากบิดามารดาและต้องใช้เอกสารรับรองจากจิตแพทย์ ซึ่ง
คะแนนเสียงส่วนใหญ่ไม่เห็นด้วยที่จะให้ร่างพระราชบัญญัติฉบับนี้ผ่านความเห็นชอบ
(ปณิศา เอมโอชา, 2567) จึงทำให้เห็นถึงข้อจำกัดของสังคมที่ยังคงไม่ยิมยอมให้บุคคลที่
มีความหลากหลายทางเพศแสดงอัตลักษณ์ทางเพศของตนเองได้ แม้ว่าการแสดงอัต
ลักษณ์ทางเพศควรจะเป็นสิทธิมนุษยชนข้ันพ้ืนฐานของบุคคลก็ตาม  

ดังนั้น เพื่อสร้างความเข้าใจเกี่ยวกับประเด็นปัญหาเกี่ยวกับความหลากหลาย
ทางเพศที่ดำรงอยู่ในสังคม สังคมจึงควรให้ความสำคัญกับการศึกษาฐานคิดของการ
เคลื่อนไหวและข้อจำกัดเกี่ยวกับสิทธิในการสมรสและสิทธิในการแสดงอัตลักษณ์ทาง
เพศของกลุ่มผู้มีความหลากหลายทางเพศ อันเป็นสิทธิขั้นพื้นฐานที่มนุษย์ทุกคนพึงจะ
ได้รับ รวมถึงเป็นการวางบรรทัดฐานใหม่ของสังคมไทยเกี่ยวกับบุคคลที่มีความ
หลากหลายทางเพศ 

 



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

103 

วัตถุประสงค์  
 1. เพื่อศึกษาฐานคิดในการเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิในการสมรสและสิทธิในอัต
ลักษณ์ทางเพศของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย 

2. เพื่อศึกษาข้อจำกัดเกี่ยวกับสิทธิในการสมรสและสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศ
ของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย 

 
ประโยชน์ที่ได้รับ  
 1. ได้ทราบถึงฐานคิดในการเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิในการสมรสและสิทธิในอัต
ลักษณ์ทางเพศของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย 

2. ได้ทราบถึงข้อจำกัดเกี่ยวกับสิทธิในการสมรสและสิทธิในอัตลักษณ์ทาง
เพศของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย 
 
ทบทวนวรรณกรรม  
 แนวคิดสิทธิมนษุยชน (Human Rights) 
 สิทธิมนุษยชน เป็นแนวคิดที่มีรากฐานมาจากความเช่ือ ปรัชญาคำสอนทาง
ศาสนา ศีลธรรม และจริยธรรมของสังคมและวัฒนธรรมต่าง ๆ ใน โลกท่ีเชื่อว่ามนุษย์ที่
เกิดมาทุกคนมีสิทธิที่จะมีชีวิตอยู่ รวมถึงปรัชญาความเช่ือในวัฒนธรรมตะวันตกที่ว่า  
มนุษย์มีสิทธิโดยธรรมชาติในฐานะที่เกิดเป็นมนุษย์ ท้ังความชอบธรรมในด้านจริยธรรม
ที่จะรักษาชีวิตของตนเอง มีอิสระทางความคิด และเช่ือว่าไม่ว่าแต่ละคนจะมีความ
แตกต่างกันในด้านใด ทุกคนมีศักดิ์ศรีแห่งความเป็นมนุษย์โดยเท่าเทียมกัน (Amnesty 
International Thailand, ม.ป.ป.) อาจกล่าวได้ว่า สิทธิมนุษยชน คือ สิทธิและ
เสรีภาพขั้นพื้นฐานที่เป็นของทุกคน โดยไม่จำกัดว่าจะเป็นใคร หรืออยู่ที่ไหนบนโลกใบ



104    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

นี้ ไม่ว่าจะมีความเชื่ออะไร หรือใช้ชีวิตแบบใดก็ตาม สิทธิมนุษยชนจะตั้งอยู่บนพ้ืนฐาน
ของคุณค่าความเป็นมนุษย์ เช่น ความมีศักดิ์ศรี ความยุติธรรม ความเท่าเทียม ความ
เคารพ และความเป็นอิสระ และจะไม่สามารถถูกพรากไปได้ แต่อาจถูกจำกัด เช่น การ
ทำผิดกฎหมาย หรือการกระทำที่อาจเป็นอันตรายต่อความมั่นคงของชาติ (Amnesty 
International Thailand, 2561)  

ภายหลังจากการเกิดสงครามโลกครั้งที่ 2 ทำให้เกิดการตระหนักถึงความ
โหดร้ายทารุณของสงครามและการฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ การสูญเสียชีวิตของทหาร และการ
กระทำอันโหดร้ายต่อประชาชนผู้บริสุทธิ์จำนวนมาก ได้นำมาสู่การเห็นพ้องกันของ
ประชาคมโลกที่จะจัดตั้งและรับรอง “ปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน (Universal 
Declaration of Human Rights: UDHR)” ในปี ค.ศ.1948 ซึ่งได้แสดงให้เห็นถึงความ
มุ่งมั่นท่ีจะคุ้มครองสิทธิขั้นพื้นฐานของมนุษย์ทุกคนผ่านคำปรารภของปฏิญญาที่ว่า 

“การยอมรับนับถือเกยีรตศิักดิ์ประจำตัว และสิทธิเท่าเทียมกันและ
โอนมิได้ของบรรดาสมาชิกทั้งหลายแห่งครอบครัวมนุษย์เป็นหลักมลูเหตุแห่ง
อิสรภาพ และความยุติธรรมและสนัติภาพในโลก” (คณะกรรมการสทิธิ
มนุษยชนแห่งชาติ, 2550 : 4) 

 ภายใต้หลักปฏญิาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนได้ระบุลักษณะเฉพาะของสิทธิ
มนุษย์ชนไว้ ดังน้ี  

1)  เป็นสิทธิที่ติดตัวมากับความเป็นมนุษย์ ( Inherent) หมายถึง สิทธิ
มนุษยชนจะติดตัวบุคคลมาตั้งแต่แรกเกิด สิทธิเหล่านี้จะไม่มีการให้ ซื้อ หรือสืบทอดมา  

2) เป็นสิทธิที่ เป็นสากล (Universal) หมายถึง มนุษย์ทุกคนจะมีสิทธิ
มนุษยชนเช่นเดียวกันโดยไม่จำกัดเช้ือชาติ เพศ ศาสนา หรือไม่ว่าจะเป็นผู้ที่มาจาก



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

105 

พื้นฐานสังคมหรือการเมืองใด มนุษย์ทุกคนเมื่อเกิดมาย่อมมีอิสระเสรี มีความเท่าเทียม
กันในสิทธิและศักดิ์ศรี  

3) เป็นสิทธิที่ ไม่สามารถถูกพรากไป หรือยกให้แก่กันได้ ( Inalienable) 
หมายถึง ไม่มีใครจะมาพรากเอาสิทธิมนุษยชนไปจากบุคคลใดบุคคลหนึ่งได้ แม้ว่า
กฎหมายของประเทศนั้น ๆ จะไม่รับรองสิทธิมนุษยชน หรือแม้จะละเมิดสิทธิมนุษยชน
ก็ตาม ประชาชนของประเทศนั้น ๆ จะยังคงมีสิทธิมนุษยชนอยู่  

4) เป็นสิทธิที่ไม่ถูกแยกออกจากกัน (Indivisible) กล่าวคือ ภายใต้ปฏิญญา
สากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชนซึ่งประกอบด้วยสทิธิมนุษยชนสองสว่น คือ สิทธิพลเมืองและ
สิทธิทางการเมือง กับสิทธิทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมนั้น  สิทธิทั้งสองส่วนนี้
จะต้องไม่ถูกแยกออกจากกัน และจะต้องได้รับการเคารพ ปกป้อง และ เติมเต็ม (ทำให้
เกิดขึ้น) เพื่อที่จะให้บุคคลทุกคนสามารถดำรงชีวิตอย่างมีศักดิ์ศรี (Amnesty 
International Thailand, ม.ป.ป.) 
 จะเห็นได้ว่า สิทธิมนุษยชน เป็นแนวคิดที่ให้ความสำคัญกับทุกบุคคลอย่าง
เสมอภาค (Equality) และไม่เลือกปฏิบัติ (Non-discrimination) หรือแบ่งแยกฐานะ 
เช้ือชาติ ศาสนา หรือเพศ แต่ในทางปฏิบัติการละเมิดสิทธิมนุษยชนกลับเกิดขึ้น
บ่อยครั้ง กับเด็ก สตรี และโดยเฉพาะกับบุคคลที่มคีวามหลากหลายทางเพศ ท่ีมักจะถูก
กีดกัน ทำร้าย รวมไปถึงการเลือกปฏิบัติ นำไปสู่การลงมติร่วมกันของนักกฎหมายและ
ผู้เช่ียวชาญด้านสิทธิมนุษยชนในการประชุมวิชาการที่เมืองยอกยาการ์ตา ประเทศ
อินโดนี เซีย ในปี  ค .ศ . 2006 เพื่ อออก “หลักการยอกยาการ์ตา (Yogyakarta 
Principles)” ว่าด้วยการใช้กฎหมายสิทธิมนุษยชนระหว่างประเทศในประเด็นวิถีทาง
เพศและอัตลักษณ์ทางเพศ ซึ่งเป็นหลักการด้านสิทธิมนุษยชนที่รับรู้และยอมรับความ
แตกต่างหลากหลายด้านเพศวิถี (Sexual Orientation) และ อัตลักษณ์ทางเพศ 



106    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

(Gender Identity) ประกอบด้วยหลักการ 29 ข้อที่ครอบคลุมสิทธิด้านต่าง ๆ ของ
บุคคลที่มีความแตกต่างด้านเพศวิถีและอัตลักษณ์ทางเพศ โดยมีหัวใจสำคัญ คือ 
“ยอมรับและเคารพในศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของบุคคลที่มีความแตกต่างหลากหลาย
ทางเพศ ไม่แบ่งแยกกีดกัน ไม่เลือกปฏิบัติด้วยเหตุแห่งเพศ ปกป้องคุ้มครองบุคคลที่มี
ความแตกต่างจากความรุนแรงไม่ว่าทางกายภาพหรือด้วยประการอื่น ๆ และสนับสนุน
ให้เกิดการรับรองสิทธิทางกฎหมายด้านต่าง ๆ เช่น สิทธิในการมีความมั่นคงปลอดภัย
ในชีวิต สิทธิในการแสดงออก สิทธิในทางเศรษฐกิจและวัฒนธรรม สิทธิในการก่อตั้ง
ครอบครัว เป็นต้น เพื่อขจัดการเลือกปฏิบัติและทำให้เกิดความเท่าเทียม รวมถึงได้รับ
การเยียวยาจากการละเมิดสิทธิและการกระทำที่ไม่เป็นธรรม” (ปิยอร เปลี่ยนผดุง, 
2567)  
  

แนวคิดอัตลักษณ์ทางเพศ (Gender Identity) 
 อัตลักษณ์ทางเพศ คือ การรับรู้เพศของบุคคลนั้นท่ีมีต่อตนเอง ว่ามีความเป็น
เพศใดในกลุ่มทางเพศของสังคมที่ตนอาศัยอยู่ โดยที่แต่ละสังคมก็มีกลุ่มทางเพศที่
แตกต่างกันออกไป ซึ่งไม่จำเป็นต้องตรงกับเพศกำเนิด เช่น เด็กชาย เด็กหญิง ผู้ชาย 
ผู้หญิงหรือเพศอื่น ๆ ไม่นับรวมถึงความสนใจหรือความชอบทางเพศต่อบุคคลอื่น ๆ 
(รพินท์ภัทร์ ยอดหล่อชัย, 2562) 

หลักการยอกยาการ์ตาว่าด้วยการใช้กฎหมายสิทธิมนุษยชนระหว่างประเทศ
ในประเด็นวิถีทางเพศและอัตลักษณ์ทางเพศที่ (The Yogyakarta Principles on the 
Application of International Human Rights Law in Relation to Sexual 
Orientation and Gender Identity 2007) ซึ่งได้ให้ความหมายของอัตลักษณ์ทางเพศ
ไว้ว่า  



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

107 

“อัตลักษณ์ทางเพศ (Gender Identity) หมายถึง ประสบการณ์
ทางเพศสภาพอันสามารถรู้สึกได้ภายในของแต่ละบุคคลและเป็นของปัจเจก
บุคคลซึ่งอาจสอดคล้องหรือไม่ก็ได้กับเพศซึ่งได้ระบุไว้เมื่อแรกเกิด รวมทั้ง
ความรู้สึกของบุคคลในร่างกายซึ่งอาจเกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนแปลงรูปลักษณ์
หรือระบบการทำงานของร่างกาย ด้วยวิธีทางการแพทย์ การศัลยกรรม หรือ
วิธีการอื่นใด ทั้งที่โดยการตัดสินใจเลือกโดยอิสระ และการแสดงออกต่าง ๆ 
ทางเพศสภาพ รวมถึงการแต่งกาย คำพูด และกริยาท่าทางต่าง ๆ” (ไพศาล 
ลิขิตปรีชากุล (ผู้แปล), 2551) 
Holzer (2018 อ้างถึงใน อารยา สุขสม, 2565: 30) กล่าวได้ว่า “อัตลักษณ์

ทางเพศ” เป็นการอธิบายถึงคุณลักษณะทางเพศอย่างหนึ่งของบุคคลในทางสังคมโดย
ตั้งอยู่บนพื้นฐานของเพศสภาพและเพศวิถีของบุคคลนั้น ดังนั้น การที่บุคคลคนหนึ่งจะ
มีอัตลักษณ์ทางเพศเป็นเช่นไรย่อมไม่จำเป็นต้องสอดคล้องกับเพศสรีระตามกำเนิดของ
ตนเสมอไป ขึ้นอยู่กับการนำเสนอของบุคคลเหล่านั้นว่าต้องการให้สังคมรับรู้ว่าเขามี  
อัตลักษณ์ทางเพศเป็นเช่นไร” 

ดังนั้น การที่บุคคลรับรู้ถึงอัตลักษณ์ทางเพศของตน และต้องการนำเสนอให้
สังคมรับรู้ว่าตนเองมีอัตลักษณท์างเพศเช่นไร ย่อมขึ้นอยู่กับความตอ้งการของบุคคลนั้น 
ๆ โดยไม่จำเป็นต้องสอดคล้องกับเพศสรีระตามกำเนิดของตนเอง อัตลักษณ์ทางเพศจึง
มีความสัมพันธ์กับแนวคิดสิทธิมนุษยชนอย่างมาก 

 
สิทธิมนษุยชนในเร่ืองอัตลักษณ์ทางเพศ 
หากพิจารณาอัตลักษณ์ทางเพศในมิติของสิทธิมนุษยชน อัตลักษณ์ทางเพศ

ถือเป็นส่วนหนึ่งของสิทธิในความเป็นส่วนตัว (Rights to Privacy) ซึ่งได้รับการ



108    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

คุ้มครองตามกฎหมายสิทธิมนุษยชนระหว่างประเทศ โดยสิทธิในความเป็นส่วนตัว 
หมายถึง พ้ืนท่ีชีวิตส่วนตัวของบุคคล ซึ่งบุคคลนั้นสามารถแสดงออกซึ่งอัตลักษณ์ความ
เป็นตัวตนของบุคคลนั้น ซึ่งนอกจากรวมถึงความสามารถในการสร้างความสัมพันธ์กับ
บุคคล หรือการอยู่อาศัยตามลำพังแล้ว ยังหมายรวมถึงสิทธิในความแตกต่างระหว่าง
บุคคล (Right to be Different) อีกด้วย (อารยา สุขสม, 2565 : 31) 

Diane Richardson (2000, อ้างถึงใน อารยา สุขสม, 2565 : 31) ได้อธิบาย
ถึง “สิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศ (The Right to Gender Identity)” ภายใต้ความเป็น
ส่วนตัวของบุคคลซึ่งสามารถจำแนกแยกย่อยออกสิทธิต่าง ๆ ท่ีสำคัญได้ ดังนี้  

1) สิทธิในการกำหนดอัตลักษณ์ทางเพศของตนเอง (The Right to Self-
definition) การกำหนดอัตลักษณ์ทางเพศของบุคคล ถือเป็นการใช้สิทธิ
ในการกำหนดตนเองเกี่ยวกับเรื่องเพศ (The Right to Sexual Self-
definition) เพื่อพัฒนาเป็นอัตลักษณ์ทางเพศของตน การใช้สิทธิ ในการ
กำหนด ตนเองจึงมุ่งหมายเพื่อกำหนดว่าตนเองเป็นใครมากกว่าจะ
พิจารณาจากวิธีปฏิบัติทางเพศของบุคคลนั้น  

2) สิทธิในการแสดงออกซึ่งอัตลักษณ์ทางเพศของตนเอง (The Right to 
Self-express) สิทธิในการแสดงออกซึ่งอัตลักษณ์ทางเพศนี้ หมายถึง 
สิทธิจะได้รับการยอมรับในอัตลักษณ์ทางเพศ ของตนจากสังคมหรือในท่ี
สาธารณะ โดยบุคคลนั้นอาจแสดงออกซึ่งอัตลักษณ์ทางเพศที่เป็นไปโดย
สอดคล้อง หรือไม่สอดคล้องกับเพศสรีระตามกำเนิดเพื่ อสร้าง
ความสัมพันธ์กับบุคคลอื่นตามที่บุคคลนั้นคิดว่าเป็นเรื่องที่เหมาะสมก็ได้ 
โดยทั่วไปแล้วการใช้สิทธิในการแสดงออกซึ่งตัวตนทางเพศมักเป็นเรื่อง
ภายในขอบเขตพื้นที่ส่วนตัว อย่างไรก็ตาม เมื่อบุคคลเป็นส่วนหนึ่งของ



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

109 

สังคมในฐานะเป็นพลเมืองของรัฐ ย่อมมีสิทธิที่จะได้รับการยอมรับ อัต
ลักษณ์และรูปแบบของการใช้ชีวิตทางเพศของตนเองในพื้นที่สาธารณะ
ด้วยเช่นกัน  

3) สิทธิในการตระหนักซึ่งอัตลักษณ์ทางเพศของตนเอง (The Right to 
Self-realization) สิทธิในการตระหนักซึ่งอัตลักษณ์ทางเพศของตนเอง
ถือเป็นสิทธิที่มีความเกี่ยวพันใกล้ชิดกับสิทธิในการแสดงออกซึ่งอัต
ลักษณ์ทางเพศของบุคคล เนื่องจากสิทธิดังกล่าวเป็นเรื่องเกี่ยวกับสิทธิ
ในการพัฒนาอัตลักษณ์ทางเพศของตนโดยปราศจากการซ่อนเร้นหรือ
ปิดบัง  

จะเห็นได้ว่าสิทธิในกำหนดอัตลักษณ์ทางเพศเป็นสิทธิมนุษยชนอย่างหนึ่ง ซึ่ง
ประกอบด้วยสิทธิต่าง ๆ  แยกย่อยใน 3 ประเด็นที่กล่าวมา และมีความสัมพันธ์
เช่ือมโยงกับสิทธิมนุษยชนในเรื่องอื่น ๆ อย่างเป็นระบบ เช่น สิทธิในการรับรอง
สถานภาพทางกฎหมาย สิทธิในเสรีภาพเกี่ยวกับการแสดงออก  

คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนขององค์การสหประชาชาติ (Committee on 
Economic, Social 
and Cultural Rights) ได้ให้การรับรองว่าอัตลักษณ์ทางเพศของบุคคลข้ามเพศและ
บุคคลอินเตอร์เซ็กเป็นสิ่งที่ได้รับความคุ้มครองตามกฎหมาย  รัฐจึงมีหน้าที่ให้การ
รับรองอัตลักษณ์ทางเพศในทางกฎหมายตามความประสงค์ของบุคคลข้ามเพศและ
บุคคลอินเตอร์ เซ็ก โดยกำหนดมาตรการทางกฎหมายเพื่อรับรองสถานภาพ 
ทางกฎหมายให้บุคคลสามารถเปลี่ยนเพศของตนได้โดยการออกใบรับรองสูติบัตรใหม่ 
รวมทั้งกำหนดกระบวนการสำหรับการเปลี่ยนแปลงอัตลักษณ์ทางเพศในบัตรประชาชน 
(อารยา สุขสม, 2565 : 33) 



110    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

ในขณะที่แนวทางการนำมาตรฐานสิทธิมนุษยชนสากลตามหลักยอกยาการ์
ตาไปปฏิบัติใช้กับประเด็นทางสิทธิมนุษยชน โดยเฉพาะการเช่ือมโยงกับประเด็นอัต
ลักษณ์ทางเพศหรือวิถีทางเพศ ในข้อที่ 3 ของหลักยอกยาการ์ตา ซึ่งเกี่ยวกับสิทธิใน
การได้รับการรับรองโดยกฎหมาย ได้ระบุไว้ว่า  

“อัตลักษณ์ทางเพศ... ที่บุคคลแต่ละคนกำหนดเองย่อมเป็นส่วน
สำคัญของบุคลิกภาพ และเป็นหนึ่งในปัจจัย พื้นฐานต่อการกำหนดวิถีชีวิต 
ศักดิ์ศรี และเสรีภาพ มิควรมีผู้ ใดถูกบีบบังคับให้เข้ากระบวนการทาง
การแพทย์ รวมถึงการผ่าตัดแปลงเพศ การทำหมัน หรือการรักษาด้วย
ฮอร์โมน เพื่อเป็นเง่ือนไขให้ได้การรับรองอัตลักษณ์ทางเพศทางกฎหมาย 
ต้องไม่มีการนำเอาสถานะใด ๆ เช่น การเป็นคำสมรสหรือบุพการีมาใช้อ้าง
เพื่อกีดกันมิให้อัตลักษณ์ทางเพศของบุคคลใดบุคคลหนึ่งได้รับการรับรองทาง
กฎหมาย” (UNDP & APTN, 2560)  
 จากแนวคิดดังกล่าวจะเห็นได้ว่า สิทธิในการรับรองอัตลักษณ์ทาง

เพศ เป็นสิทธิมนุษยชนขั้นพื้นฐานที่บุคคลพึงมี และบุคคลไม่ควรถูกกีดกันด้วยเหตุผล
ใด ๆ เพื่อไม่ให้ได้รับการรับรองสิทธิทางกฎหมาย 
 แนวคิดความหลายหลายทางเพศ 
 ความหลากหลายทางเพศ เป็นแนวความคิดที่ปฏิเสธการรับรู้เรื่องเพศที่เกิด
จากการรับรู้และความเช่ือแบบเดิมที่เช่ือในความมีอยู่จริงตามธรรมชาติ หรือ การ
แบ่งแยกเพศตามแนวทางชีววิทยา ทำให้การระบุเพศมีข้อจำกัด ดังนี้ (รพินท์ภัทร์ ยอด
หล่อชัย, 2562) 



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

111 

1) เพศกำเนิด (Sex หรือ Biological Sex) หมายถึง เพศที่ถูกกำหนดโดย
แพทย์หรือผู้เช่ียวชาญ ซึ่งจะกำหนดจากจากอวัยวะสืบพันธุ์ โครโมโซม 
และระดับฮอร์โมนต่าง ๆ แบ่งได้เป็น ชาย หญิง หรือ ภาวะเพศกำกวม  

2) เพศ (Gender) หมายถึง สถานะทางเพศที่เกิดจากปัจจัยทางจิตวิทยา 
พฤติกรรม สังคมและวัฒนธรรม แบ่งเป็น ลักษณะความเป็นชาย 
(Masculinity) และลักษณะความเป็นหญิง (Femininity) 

เดิมมุมมองทางวิทยาศาสตร์ได้อธิบายชีวิตทางเพศของมนุษย์ ในฐานะเป็น
การแสดงออกทางความต้องการทางเพศเท่านั้น ทำให้หมวดหมู่เหล่านั้นวางอยู่บนฐาน
คติเรื่อง “เพศสภาพ” ที่แบ่งเป็นคู่ตรงข้ามระหว่างชายและหญิง (Simon, 2003 อ้าง
ถึงใน นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 2563) ในขณะที่ผู้ที่ไม่จัดอยู่ในเพศชายหรือหญิงจะถูกจัดเป็น
กลุ่มที่มี “เพศผิดปกติ (Perversity)”  

ปลายคริสต์ศตวรรษที่  19 ถึง คริสต์ศตวรรษที่  20 การรับรู้เรื่อง “เพศ
ผิดปกติ” (perversity) หรือ กลุ่มคนที่ผิดปกติทางเพศ ทำให้ผลในเชิงลบ คือ การแยก
ขั้วเกิดไปสู่มนุษย์ออกเป็นคนท่ีปกติและผิดปกติ แต่ในขณะเดียวกันก็ทำให้เกิดผลในเชิง
บวก คือ การรับรู้ถึงการดำรงอยู่ของพฤติกรรมทางเพศที่อยู่นอกบรรทัดฐานของชาย
และหญิง การรับรู้และความเช่ือเรื่องเพศตามแนวทางเดิมจึงถูกท้าทายด้วยความคิด
แบบพหุลักษณ์  (Pluralism) ซึ่ งพยายามอุดช่องว่างที่ วิทยาศาสตร์เคยสร้างไว้  
โดยเฉพาะเรื่องวิธีการจัดประเภท (Categorization) หรือการจำแนก “เพศ” ที่ทำให้
ประสบการณ์ทางเพศของมนุษย์กลายเป็นสิ่งเหมารวมและมีข้อจำกัด แต่ทัศนะแบบพหุ
ลักษณ์มองว่าชีวิตทางเพศ หรืออารมณ์ทางเพศของมนุษย์มิใช่เพียงแรงขับตาม
ธรรมชาติหรือเป็นสัญชาตญาณตามธรรมชาติ แต่เป็นการทำให้การแสดงอารมณ์ความ
ปรารถนากลายเป็นเรื่องทางเพศ (Sexualized Representation of Desire) (Simon, 



112    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

2003 อ้างถึงใน นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 2563) ซึ่งนำไปสู่การสร้างวาทกรรมเรื่อง “ความ
หลากหลายทางเพศ” ที่ทำให้ในปัจจุบันการระบุเพศไม่ถูกจำกัดอยู่บนบรรทัดฐานชาย
และหญิงอีกต่อไป (Gender diversity) (นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ, 2563 : 329) 

ความหลากหลายทางเพศ จึงหมายถึง ผู้ที่มีเพศวิถีทุกรูปแบบ ทั้งชายรักชาย 
หญิงรักหญิง เกย์ ทอม ดี้ กะเทย สาวประเภทสอง คนข้ามเพศ รวมถึงผู้ที่รักต่างเพศ
ด้วย ซึ่งคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ ได้ให้ความคิดเห็นต่อร่างรัฐธรรมนูญ 
พ.ศ. 2550 มาตรา 30 โดยให้ความหมายของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศไว้ว่า
หมายถึง บุคคลดังต่อไปนี้ (ฉันทลักษณ์ รักษาอยู่ และคณะ, 2550) 

1) บุคคลที่รักเพศเดียวกัน (Homosexual) เช่น หญิงรักหญิง ชายรักชาย 
หรือบุคคลที่รักสองเพศ  

2) บุคคลที่มีสองเพศแต่กำเนิด (Hermaphrodites) หมายถึง บุคคลที่มี
สองเพศแต่กำเนิดไม่สามารถระบุได้ว่าเป็นชายหรือหญิง  

3) บุคคลที่มีบทบาททางสังคมเป็นหญิงหรือชายแตกต่างไปจากเพศกำเนิด
ของตน (Transgendered people) เช่น กะเทย สาวประเภทสอง  

4) บุคคลที่ผ่าตัดแปลงเพศหรือบุคคลข้ามเพศ (Transsexuals)  
ปัจจุบันได้มีการใช้เพื่อสื่อถึงกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ เช่น 

LGBT LGBTQ และ LGBTQ+ ซึ่ งเป็นการนำตัวอักษรของกลุ่ มบุคคลที่มีความ
หลากหลายทางเพศในแต่ละกลุ่มมาประกอบกัน ได้แก่ L จาก Lesbian คือ ผู้หญิงที่มี
รสนิยมชอบผู้หญิง G จาก Gay male คือ ผู้ชายที่มีรสนิยมชอบผู้ชาย B จาก Bisexual 
คือ คนท่ีมีรสนิยมสามารถชอบได้ทั้งผู้หญิงและผู้ชาย T จาก Transgender คือ บุคคล
ข้ามเพศ การเปลี่ยนแปลงเพศสภาพของตนไปเป็นเพศตรงข้าม เช่น ผู้หญิงที่ข้ามเพศ
มาจากผู้ชาย Q จาก Queer/ Questioning คือ คนที่ไม่ได้จำกัดกรอบรสนิยมว่าชอบ



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

113 

เพศไหน และเครื่องหมาย + (พลัส) คือ ความหลากหลายทางเพศด้านอื่น ๆ อาทิ I 
หรือ Intersex คือ กลุ่มคนที่มีสองเพศ และ A หรือ Asexual คือ กลุ่มคนที่ไม่รู้สึก
ดึงดูดทางเพศกับผู้อื่น (กองพัฒนาข้อมูลและตัวช้ีวัดสังคม สำนักงานสภาพัฒนาการ
เศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, 2566) 
 

แนวคิดศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ (Human Dignity)  
 ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ เกิดขึ้นในยุคสมัยโรมัน ในศตวรรษที่  8 ก่อน
คริสตกาล  ถึง ศตวรรษที่  6 (8th century BCE – 6th century CE) โดยคำว่า 
Dignitas Hominis (Cancik, 2002 อ้างถึงใน ยศพล สวัสดี, 2565) เป็นภาษาละตินท่ีมี
ความหมายว่า มนุษย์ผู้มีเอกสิทธิ์ สถานะ และความเคารพ ซึ่งความหมายนี้สื่อถึง
สถานะทางสังคม อำนาจ ช่ือเสียง และศักดิ์ศรีการเป็นมนุษย์ ในขณะที่สังคมในยุคสมัย
โรมันมีการแบ่งชนช้ัน ดังนั้น ผู้ที่มีความคู่ควรจึงแสดงถึงการเป็นมนุษย์ที่สูงกว่ามนุษย์
คนอื่น ๆ เป็นผู้ที่คู่ควรกับสถานะทางสังคมที่สูงกว่า การมีชีวิตที่ดีกว่า การมีอำนาจที่
มากกว่า และการเป็นมนุษย์ที่มีศักดิ์ศรมีากกว่าใคร จึงอาจกล่าวได้ว่า ศักดิ์ศรีความเป็น
มนุษย์ได้ถูกจำกัดไว้ให้เป็นของอภิสิทธิ์ชนเท่านั้น กระทั่งในศตวรรษที่ 18 ศักดิ์ศรีของ
ความเป็นมนุษย์ได้ถูกใช้เป็นเครื่องมือในการสร้างการเคลื่อนไหวทางสังคม เห็นได้จาก
การปฏิวัติฝรั่งเศส ที่ได้มีการสร้างประกาศสิทธิมนุษยชนและพลเมือง เพื่อประกาศ
ว่า ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ที่เคยเป็นเพียงแค่ของเหล่าขุนนาง บัดนี้ได้กลายเป็นของ
ประชาชนทุกคนแล้ว (ยศพล สวัสดี, 2565) นอกจากนี้ ในงานเขียนของ Kant เรื่อง 
Groundwork to the Metaphysics of Morals ป ราก ฏ ค ำว่ า  “ Würde”  เป็ น
ภาษาเยอรมัน ซึ่งหมายถึง “Dignity” หรือ “ศักดิ์ศรี” โดย Kant ได้อธิบายว่า ศักดิ์ศรี
ความเป็นมนุษย์ คือ สถานะที่ให้ชีวิตของมนุษย์อยู่เหนือราคาใด ๆ ซึ่งนับเป็นจุดเริ่มต้น



114    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

ที่ทำให้ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์มีความหมายในเชิงศีลธรรม ซึ่งตลอดยุคสมัยใหม่ยังถูก
ใช้เพื่อสื่อถึงคุณธรรมและรูปแบบหนึ่งของความไม่เท่าเทียมกันอีกด้วย (Kant, 1785, 
McManus, 2022, and Debes, 2018)  
 ประเทศไทยเริ่มมีการบัญญัติคำว่า ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ เป็นครั้งแรกใน
รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2540 เพื่อเป็นการรับรองคุ้มครอง
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ และในรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2560 
ได้มีการกล่าวถึงศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ไว้ ดังนี้ 
 มาตรา 4 วรรคหนึ่ง บัญญัติไว้ว่า “ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ เสรีภาพ 
และความเสมอภาคของบุคคลย่อมได้รับความคุ้มครอง” ซึ่งเป็นการแสดงให้เห็นว่า 
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาค มีคุณค่าและความสำคัญ
เสมอกัน นอกจากนี้ การบัญญัติมาตร 4 ไว้ในหมวด 1 บททั่วไป ซึ่งเป็นการกำหนด
หลักการทั่วไปของรัฐ เป็นการประกาศถึงเจตนารมณ์ของรัฐที่จะให้ความรับรอง
คุ้มครองศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของบุคคลอีกด้วย  
 มาตรา 26 วรรคหนึ่ง บัญญัติไว้ว่า “การตรากฎหมายที่มีผลเป็นการจำกัด
สิทธิหรือเสรีภาพของบุคคลต้องเป็นไปตามเง่ือนไขท่ีบัญญัติไว้ในรัฐธรรมนูญ ในกรณีที่
รัฐธรรมนูญมิได้บัญญัติเงื่อนไขไว้ กฎหมายดังกล่าวต้องไม่ขัดต่อหลักนิติธรรม ไม่เพิ่ม
ภาระหรือจำกัดสิทธิหรือเสรีภาพของบุคคลเกินสมควรแก่เหตุ และจะกระทบต่อ
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของบุคคลมิได้ รวมทั้งต้องระบุเหตุผลความจำเป็นในการจำกัด
สิทธิและเสรีภาพไว้ด้วย” จากบทบัญญัติดังกล่าวมีการใช้คำว่า “ศักดิ์ศรีความเป็น
มนุษย์” แทนคำว่า “สาระสำคัญแห่งสิทธิและเสรีภาพ” ที่ปรากฏในมาตรา 29 วรรค
แรกของรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2540 แสดงให้เห็นว่าแท้จริง
แล้วสาระสำคัญแห่งสิทธิและเสรีภาพ คือ สิทธิขั้นพื้นฐานของความเป็นมนุษย์ หรือที่



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

115 

เรียกว่า สิทธิมนุษยชน ซึ่งเป็นสารัตถะอันเป็นรากฐานสำคัญของศักดิ์ศรีความเป็น
มนุษย์ โดยการออกกฎหมายที่เป็นการจำกัดสิทธิหรือเสรีภาพของบุคคลจะกระทบกับ
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ไม่ได้ สะท้อนให้เห็นว่าศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์อยู่เหนือกว่าสิทธิ
และเสรีภาพ (คณาธิป ไกยชน, 2566) จึงอาจกล่าวได้ว่า ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ ไม่
เพียงแต่เป็นสิทธิข้ันพื้นฐานในตัวเองเท่านั้น แต่ยังถือเป็นรากฐานที่แท้จริงของสิทธิขั้น
พื้นฐานอีกด้วย (European Union Agency for Fundamental Rights, 2007)  
  
 แนวคิดขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมแนวใหม่ (New Social 
Movement) 

ทฤษฎีขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมแนวดั้งเดิม เป็นทฤษฎีที่ใช้เพื่ออธิบาย
ปรากฏการณ์การรวมกลุ่มทางการเมือง โดยจะเน้นอธิบายภายใต้ทฤษฎีพฤติกรรมรวม
หมู่ (Collective Action) ได้รับความนิยมเป็นอย่างมากในช่วงประมาณทศวรรษที่ 
1940-1950 (ประภาส ปิ่นตบแต่ง, 2552) แม้ว่าทฤษฎีขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม
ดังกล่าวจะได้รับความนิยมเป็นอย่างมาก แต่เมื่อเวลาผ่านไปจุดบกพร่องของทฤษฎีจึง
ปรากฏให้เห็น กล่าวคือ ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมเกิดขึ้นจากการตอบสนองต่อ
ความแข็งทื่อ ไม่ยืดหยุ่น (Response to Strain) ของระบบสังคมนั้น เป็นเรื่องที่เกิดขึ้น
เป็นเฉพาะกรณี ซึ่งอาจไม่ครอบคลุมจนเป็นเง่ือนของสังคมโดยรวม และการอธิบาย
ความไม่พอใจของปัจเจก (Form of Individual Discontent) ว่าเป็นเหตุที่อยู่
เบื้องหลังความวุ่นวายทางสังคม (Social Insurgency) เป็นการวิเคราะห์ที่เน้นไปยังจุด
กำเนิด ซึ่งเป็นหน่วยวิเคราะห์ระดับเล็ก ละเลยการอธิบายถึงการรวมกลุ่มกันขึ้นเป็น
พลัง รวมถึงละเลยการสร้างตัวช้ีวัดของเงื่อนไขทางจิตวิทยา เพื่อเปรียบเทียบการมีส่วน
ร่วมกับการไม่เข้าร่วมเคลื่อนไหว นอกจากนี้  ทฤษฎีดั้งเดิมยังเช่ือว่า ขบวนการ



116    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

เคลื่อนไหวทางสังคมเป็นเรื่องที่เกิดขึ้นจากจิตวิทยามากกว่าที่จะเป็นปรากฏการณ์ทาง
การเมือง (McAdam, 1999 อ้างถึงใน สุนทร คุณชัยมัง, 2555) จากจุดบกพร่องของ
ทฤษฎีดังกล่าวข้างต้นจึงนำมาสู่การพัฒนาเป็นแนวคิดขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม
แนวใหม่ หรือ New Social Movement (NSM) 
 Habermas (2524 อ้างถึงใน พิร เจริญเผ่า และคณะ , 2566) ได้อธิบายว่า 
แนวคิดขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมแนวใหม่หรือการเคลื่อนไหวทางสังคมแนวใหม่ 
(New Social Movement) เป็นการเคลื่ อนไหวของกลุ่ มประชาชนธรรมดาที่
หลากหลายในยุคหลังสมัยใหม่ (Post Modernity) ที่ผลักดันให้คนรุ่นใหม่ในหลาย
วงการ หลายอาชีพเกิดการรวมตัวกันเป็นขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมใหม่ หรือ
ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมแนวใหม่เพื่อขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลงทางสังคม  
 ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร (2542 อ้างถึงใน รุ่งทิวา หนักเพ็ชร, 2556) อธิบาย
ว่า ขบวนการเคลื่อนไหวเหล่านี้ไม่ได้อยู่บนพื้นฐานของชนช้ันเพียงอย่างเดียว และ
ประเด็นการเรียกร้องไม่ใช่เรื่องผลประโยชน์เฉพาะกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง แต่เป็นเรื่องของคน
จำนวนมากจากหลายกลุ่มหลายชนช้ัน โดยผู้เรียกร้องมีส่วนรวมในการเคลื่อนไหวด้วย
ตัวเอง ไม่ใช่การเรียกร้องผ่านกลไกของรัฐ หรือกลไกทางการเมือง เนื่องจากการไม่
เช่ือมั่นไม่ศรัทธาความเป็นตัวแทนของพรรคการเมืองและความจริงใจของรัฐ 
นอกจากน้ี ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมแนวใหม่มีขึ้นเพื่อต่อต้านอำนาจนิยมและการ
ครอบงำของรัฐ แต่ไม่ได้มีเป้าหมายเพื่อช่วงชิงอำนาจของรัฐ เพียงแค่ต้องการ “กติกา
หรือกฎเกณฑ์ชุดใหม่ในการดำรงชีวิต” (The Grammar of Forms of Life)  
 ผาสุก พงษ์ไพจิตร (2543 อ้างถึงใน พิร เจริญเผ่า และคณะ , 2566) ได้
กล่าวถึง แนวคิดขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมแนวใหม่ว่าเป็นเรื่องของการรวมกลุ่ม
เพื่อกระทำการรวมหมู่ (Collective Action) โดยมีเป้าหมายแตกต่างกัน เช่น ประการ



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

117 

แรกเป็นเพียงพฤติกรรมการตั้งรับ (Defensive Action) เมื่อถูกโจมตี ประการที่สอง
เป็นการรวมกลุ่มเพื่อปรับเปลี่ยนนโยบายหรือกระบวนการกำหนดนโยบายของรัฐ 
ประการที่สามเป็นการรวมกลุ่มเพื่อกระทำการรวมหมู่ที่จงใจเปลี่ยนสัมพันธภาพทาง
อำนาจหลัก ๆ ของสังคม  
 อาจกล่าวได้ว่า ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมแนวใหม่ เป็นการเคลื่อนไหว
เรียกร้องที่ต้องการสร้างนิยามความหมายชุดใหม่ให้กับสิ่งที่เคลื่อนไหวเรียกร้อง 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งนิยามความหมายของสิ่งที่เรียกว่า “การเมือง” และ “สังคมโลก” ให้
กว้างไกลไปจากเดิมที่ดำรงอยู่ แนวคิดนี้ปฏิเสธวิธีการที่ใช้ความรุนแรง และเป้าหมาย
ของการต่อสู้เรียกร้องก็ไม่ใช่เพื่อการช่วงชิงอำนาจรัฐ ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม
รูปแบบใหม่ คือ ตัวอย่างรูปธรรมหนึ่งของ การเมืองแบบใหม่หรือการเมืองภาค
ประชาชน ในฐานะที่เป็นตัวแสดงหรือผู้กระทำทางการเมือง ไม่นิยมใช้ความรุนแรงแต่
หากจำเป็นต้องใช้ก็ใช้ในฐานะที่เป็นยุทธศาสตร์ในการท้าทาย ตั้งคำถามกับการเมือง
แบบท่ีดำรงอยู่มากกว่าเป็นเป้าหมายของขบวนการ  (ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, 2545)  
  
วิธีดำเนินการวิจัย  
 การศึกษาครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้
การวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) เป็นแนวทางหลักในการเก็บรวบรวม
ข้อมูลจากแหล่งข้อมูลต่าง ๆ ท่ีเกี่ยวข้อง เพื่อทบทวนองค์ความรู้ แนวคิด และทฤษฎีที่
เกี่ยวข้องกับประเด็นที่ศึกษา รวมถึงการค้นคว้าข้อมูลและปรากฏการณ์ทางสังคมที่
เกี่ยวข้องกับสิทธิของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ การขับเคลื่อนในประเด็น
สมรสเท่าเที่ยม และอัตลักษณ์ทางเพศ ทั้งจากเอกสาร ตำรา งานวิจัย บทความทาง
วิชาการ รวมถึงสื่อสารสนเทศต่าง ๆ   จากนั้นจึงนำข้อมูลที่ ได้มาวิเคราะห์และ



118    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

สังเคราะห์อย่างเป็นระบบ โดยใช้ การวิเคราะห์เนื้อหา  (Content Analysis) เพื่อหา
ข้อสรุปต่อไป 
 
สรุปผลการวิจัย 
1.ฐานคิดในการเคลื่อนไหวเพ่ือสิทธิของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ 

เมื่อพิจารณาปรากฏการณ์การเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิของบุคคลที่มีความ
หลากหลายทางเพศในประเทศไทยในทศวรรษที่ผ่านมาพบว่า ภาคประชาสังคม (Civil 
Society) เป็นตัวแสดงที่มีบทบาทสำคัญในการขับเคลื่อนสังคมในมิติของการสร้าง
ความตระหนักรู้และความเข้าใจและผลักดันกฎหมายที่เกี่ยวข้องกับสถานะและสิทธิ
ของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ ท่ามกลางเงื่อนไขหรือปัจจัยที่เป็นอุปสรรคใน
การเคลื่อนไหวเพื่อให้เกิดการยอมรับทางสังคมและทางกฎหมาย ไม่ว่าจะเป็น ความไม่
เข้าใจเรื่องเพศของสังคม บรรทัดฐานของสังคม การปราศจากกฎหมายรับรองสถานะ
และสิทธิ ฯลฯ ล้วนนำไปสู่อคติทางเพศ การตีตรา และการเลือกปฏิบัติทางเพศใน
หลายรูปแบบ ซึ่งเป็นการลดทอนคุณค่าและศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของบุคคลที่มีความ
หลากหลายทางเพศ แม้ในประเทศไทย รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 
2550 และรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2560 จะมีเจตนารมณ์มุ่งที่
จะคุ้มครองความเท่าเทียมกันของบุคคล ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ เสรีภาพ และ
ความ เสมอภาคของบุ คคลทุ กคนไม่ ว่าจะมี เพศใดหรือ เพศสภาพใด  อีกทั้ ง
พระราชบัญญัติความเท่าเทียมระหว่างเพศ พ.ศ. 2558 จะมีวัตถุประสงค์เพื่อรับรอง
เพศสภาพ และป้องกันการเลือกปฏิบัติต่อบุคคลด้วยเหตุผลจากการแสดงออกทางเพศ 
แต่รัฐบาลก็ไม่ได้บังคับใช้กฎหมายมากเพียงพอ (ดวงพร ช่างทอง, 2567 : 1) 



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

119 

นอกจากนี้ การเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศใน
ประเทศไทยยังปรากฏให้เห็นถึงความร่วมมือระหว่างกลุ่มบุคคล เครือข่ายหรือองค์กร
ภาคประชาสังคม สถาบันการศึกษา สื่อมวชน นักวิชาการ และนักการเมือง ซึ่งไม่
เพียงแต่ผู้มีความหลากหลายทางเพศเท่านั้นที่ออกมาเคลื่อไหว แต่ยังรวมถึงผู้คนใน
สังคมที่สนับสนุนความเท่าเทียมกันของคนในสังคม ซึ่งมีฐานคิดในลักษณะเดียวกันใน
การเรียกร้องและต่อสู้เพื่อเปลี่ยนแปลงสังคมในมิติของการยอมรับความหลากหลาย
ทางเพศ ซึ่งรวมถึงสถานะ สิทธิ และศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของบุคคลที่มีความ
หลากหลายทางเพศในฐานะมนุษย์และในฐานะพลเมือง  
  การนิยามเร่ือง “เพศ” 

ผู้ที่มีบทบาทสำคัญในการเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิของบุคคลที่มีความหลากหลาย
ทางเพศมีมุมมองที่มีต่อเรื่องเพศว่า ความรู้ทางวิทยาศาสตร์มีอิทธิพลต่อความรู้และ
ความเข้าใจในเรื่องเพศของมนุษย์ โดยมีการใช้เพศสรีระมาเป็นตัวกำหนดเพศในสังคม 
ได้แก่ เพศชายและเพศหญิง และกำหนดบทบาททางเพศของทั้งสองเพศไว้แตกต่างกัน 
การแบ่งแยกเพศดังกล่าวส่งผลให้บุคคคลที่มีอัตลักษณ์ทางเพศไม่ตรงกับเพศสรีระถูก
มองและตีตราว่า “ไม่ปกติ” หรือผิดแปลกไปจากสังคม โดย ศิรศักดิ์ ไชยเทศ นักสิทธิ
มนุษยชนเพื่อกลุ่มคนที่มีความหลากหลายทางเพศ ได้ให้ทัศนะต่อประเด็นดังกล่าวว่า 
“ภาครัฐมองว่าผู้มีความหลากหลายทางเพศเป็นฝั่งที่ไม่ปฏิบัติตามกรอบของเพศชาย
และเพศหญิง … เป็นพวกนอกรีต เป็นพวกนอกกรอบ เป็นพวกวิปริตผิดเพศ จิตไม่
สมประกอบ ต้องถูกเอาไปบำบัด เพราะมองว่าโลกนี้มีแค่ 2 เพศ” (พิร เจริญเผ่า และ
คณะ, 2566 : 69) เมื่อเป็นเช่นนั้น รัฐจึงตรากฎหมายโดยยึดเอากรอบสองเพศ 
(Binary) เป็นตัวตั้ง เช่น การจดทะเบียนสมรสระหว่างเพศชายและหญิง การกำหนดคำ
นำหน้าช่ือ ฯลฯ ส่งผลให้บุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศหรือมีเพศสภาพไม่ตรงกับ



120    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

เพศสรีระถูกจำกัดสิทธิและถูกเลือกปฏิบัติในหลากหลายรูปแบบ สอดคล้อกับ รตี แต้
สมบัติ ผู้อำนวยการมูลนิธิเครือข่ายเพื่อนกะเทยเพื่อสิทธิมนุษยชน ท่ีมีมุมมองว่า “รัฐ
ควรให้สิทธิของคนในการเลือกเพศ และสิทธิหน้าที่ต่าง ๆ ไม่ควรเอาเรื่องเพศมาเป็นตัว
กำกับหรือตัวกำหนด และถ้าพูดไปถึงเรื่องกฎหมายสมรส แน่นอนว่ามันเป็นสิทธิของ
คนทุกคน ไม่ใช่แค่เฉพาะหญิงชายหรือว่าบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศเท่าน้ันที่มี
สิทธิที่จะจัดตั้งครอบครัวได้ และถ้าใครก็ตามไม่ว่าจะเป็นเพศวิถีไหนเขามีศักยภาพมี
ข้อตกลงปลงใจซึ่งกันและกันเขาก็ควรจะมีสิทธิในการที่จะจัดตั้งครอบครัว แล้วก็มีสิทธิ
ที่จะรับบุตรบุญธรรมเองก็ตาม อันนี้เป็นสิทธิขั้นพื้นฐานที่ไม่ควรเอาเรื่องเพศมาเป็น
ตัวกำหนด” (พิร เจริญเผ่า และคณะ, 2566 : 69-70) ทัศนะดังกล่าวสะท้อนให้เห็น
อย่างชัดเจนว่า มนุษย์ไม่ควรถูกรัฐหรือสังคมจำกัดสิทธิด้วยรสนิยมทางเพศหรือเพศ
สภาพ กล่าวได้ว่า การแบ่งเพศตามสรีระส่งผลให้เกิดการแบ่งแยกเป็นขั้วตรงข้ามที่ใช้
เพศวิถีแบบรักต่างเพศเป็นศูนย์กลางและกดทับเพศวิถีอื่น ๆ ซึ่งกรอบความคิดเรื่องสอง
เพศที่กำหนดสิทธิและบทบาททางเพศของมนุษย์ได้กลายเป็นบรรทัดฐานของสังคมและ
นำไปสู่อคติทางเพศ ส่งผลเกิดการแบ่งแยกและเลือกปฏิบัติทางเพศ รวมถึงการถูก
จำกัดสิทธิและการกีดกันทางสังคมและกฎหมายด้วยเหตุแห่งเพศ 

ฐานคิดเร่ืองสิทธิในการสมรสและสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศ 
ในบริบทของสังคมไทย ประเด็นเรื่องความเท่าเทียมระหว่างเพศเป็นประเด็น

ปัญหาสำคัญที่นำมาสู่การต่อสู้เพื่อเรียกร้องความเท่าเทียมระหว่างเพศผ่านการ
เคลื่อนไหวทางสังคมในเพื่อสร้างความความตระหนักรู้และความเข้าใจผ่านกิจกรรม
รณรงค์หลากหลายรูปแบบ ถึงแม้ว่าประเทศไทยมีการตราและบังคับใช้พระราชบัญญัติ
ความเท่าเทียมระหว่างเพศ พ.ศ. 2558 ภายใต้แนวคิดเรื่องความเท่าเทียมกันระหว่าง
เพศชาย เพศหญิง และบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ รวมทั้งการปกป้องคุ้มครอง



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

121 

สิทธิของผู้ถูกเลือกปฏิบัติด้วยเหตุแห่งเพศ เพื่อให้สามารถดำรงสถานะของตนอยู่ใน
สังคมไทยได้อย่างเท่าเทียม เสมอหน้ากัน อีกทั้งยังต้องการเปิดช่องทางที่สะดวกและ
รวดเร็วเพื่อร้องขอความเป็นธรรมให้กับผู้ตกเป็นเหยื่อของการเลือกปฏิบัติด้วยเหตุแห่ง
เพศ (สาวตรี สุขศรี, 2564 : 13) แต่ในมิติของการก่อตั้งครอบครัวของบุคคลที่มีความ
หลากหลายทางเพศยังปรากฏให้เห็นว่ามีข้อจำกัดทางกฎหมาย เช่น การจดทะเบียน
สมรส การใช้ชีวิตคู่เป็นคู่สมรส การจัดการทรัพย์สิน การรับรองบุตรบุญธรรม ฯลฯ คน
ไทยส่วนใหญ่โดยเฉพาะอย่างยิ่งกลุ่มคน Gen X ขึ้นไป หรือมีอายุตั้งแต่ 38 ปีขึ้นไป ยัง
มีความเข้าใจว่าผู้มีความหลากหลายทางเพศเป็นกลุ่มที่มีความวิปริตหรือผิดเพศ และ
เห็นว่าการยอมให้คนกลุ่มนี้สมรสกันหรือให้รับรองบุตรได้จะส่งผลกระทบต่อความ
มั่นคงในจิตใจของเด็ก (บุตรที่ผู้มีความหลากหลายทางเพศให้การเลี้ยงดู) หรือทำให้เด็ก
คล้อยตามวิถีทางเพศของผู้เลี้ยง อีกทั้งยังมีความเกรงกลัวว่าหากมีผู้มีความหลากหลาย
ทางเพศเพิ่มขึ้นจะนำมาซึ่งปัญหาสังคม เช่น โรคติดต่อทางเพศสัมพันธ์ โรคเอดส์ และ
อาชญากรรม (เทิดเกียรติภณช์ แสงมณีจีรนันเดชา และรัตพงษ์ สอนสุภาพ, 2563 : 
66-67) ข้อจำกัดทางกฎหมายและมุมองของผู้คนในสังคมดังกล่าวสะท้อนให้เห็นว่า รัฐ
และสังคมยังมีอคติทางเพศ ซึ่งส่งผลให้เกิดการกีกกันและจำกัดสิทธิหลายประการของ
บุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ 

ผู้ที่มีบทบาทในองค์กรภาคประชาสังคมและนักวิชาการได้สะท้อนทัศนะ
เกี่ยวกับประเด็นความเท่าเทียมระหว่างเพศว่า ในประเทศท่ีพัฒนาแล้วหรือประเทศท่ีมี
ความก้าวหน้าในเรื่องสิทธิมนุษยชน รวมถึงสิทธิทางเพศ มักจะให้ความสำคัญในการ
ผลักดันกฎหมายในมิติที่เกี่ยวกับสิทธิของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศอย่างน้อย 
3 ฉบับ คือ 1) กฎหมายรับรองเพศ 2) กฎหมายสมรสเท่าเทียม และ 3) กฎหมาย
ต่อต้านการเลือกปฏิบัติ หรือความเท่าเทียมระหว่างเพศ โดยมองว่า กฎหมายทั้ง 3 



122    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

เรื่องดังกล่าวควรเป็นมาตรฐานเพื่อให้ความคุ้มครองสิทธิในด้านต่าง ๆ ของบุคคลที่มี
ความหลากหลายทางเพศ (สาวตรี สุขศรี, 2564 : 60-61) ในกรณีของประเทศไทย มี
เพียงพระราชบัญญัติความเท่าเทียมระหว่างเพศ พ.ศ. 2558 ที่ถูกตราขึ้นและมีผล
บังคับใช้แล้ว ในขณะที่กฎหมายสมรสเท่าเทียมที่เกิดขึ้นในรูปแบบของพระราชบัญญัติ
แก้ไขเพิ่มเติมประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ (ฉบับท่ี 24) พ.ศ. 2567 จะมีผลบังคับ
ใช้ในวันที่ 22 มกราคม 2568 นับเป็นความสำเร็จของการเคลื่อนไหวของภาคประชา
สังคมที่ใช้เวลาต่อสู้เรียกร้องกว่า 10 ปี อย่างไรก็ตาม ภาคประชาสังคมและหน่วยงาน
ภาครัฐได้พยายามผลักดันกฎหมายรับรองเพศผ่านการเสนอร่างกฎหมายเกี่ยวกับการ
รับรองอัตลักษณ์ทางเพศ จำนวน 3 ฉบับ คือ 1) ร่างพระราชบัญญัติรับรองอัตลักษณ์
ทางเพศสภาพ การแสดงออกทางเพศสภาพ และคุณลักษณะทางเพศ พ.ศ. …. เสนอ
โดยภาคประชาชน 2) ร่างพระราชบัญญัติรับรองเพศ พ.ศ. … เสนอโดยกรมกิจการสตรี
และสถาบันครอบครัว และ 3) ร่างพระราชบัญญัติการรับรองเพศ คำนำหน้านาม และ
การคุ้มครองบุคคลผู้มีความหลากหลายทางเพศ พ.ศ. … เสนอโดยสมาชิกสภาผู้แทน
ราษฎร พรรคก้าวไกล ซึ่งแม้จะมีเนื้อหารายละเอียดที่ต่างกัน แต่มีเป้าหมายเพื่อ
คุ้มครองสิทธิของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศเหมือนกัน  

นอกจากน้ี ผู้ที่มีบทบาทหรือมีส่วนร่วมในการเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิของบุคคลที่
มีความหลากหลายทางเพศได้ยึดหลักสิทธิมนุษยชนในการเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิในการ
สมรสและสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศ โดยอ้างถึงสิทธิที่ระบุไว้ในตราสารระหว่างประเทศ
ด้านสิทธิมนุษยชนที่ประเทศไทยเป็นภาคี โดยเฉพาะสิทธิที่ระบุไว้มาตรา 2 วรรค 1 
ของกติการะหว่างประเทศว่าด้วยสิทธิพลเมืองและสิทธิทางการเมือง ( International 
Covenant on Civil and Political Rights: ICCPR) ว้าด้วยเรื่องเพศ ซึ่งรวมถึงวิถีทาง
เพศ (Sexual Orientation) และในมิติของวิถีทางเพศ อัตลักษณ์ทางเพศ และการไม่



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

123 

เลือกปฏิบัติ ยังถูกเน้นย้ำในคำอธิบายทั่วไปข้อท่ี 20 ของกติการะหว่างประเทศว่าด้วย
สิทธิทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรม (International Covenant on Economic, 
Social and Cultural Rights: ICESCR) ว่า “‘สถานภาพอ่ืน ๆ ’ ตามที่ได้มีการรับรอง
ในมาตรา 2 วรรค 2 หมายรวมถึงวิถีทางเพศ รัฐภาคีจึงควรส่งเสริมมิให้วิถีทางเพศของ
บุคคลเป็นอุปสรรคต่อการบรรลุซึ่งสิทธิแห่งอนุสัญญา … นอกจากนี้ อัตลักษณ์ทางเพศ
ได้รับการรับรองไม่ให้เป็นเหตุแห่งการเลือกปฏิบัติได้ …” (บุษกร สุริยสาร, 2557 : 12-
13) ตราสารสำคัญอีกฉบับที่ผู้ที่มีบทบาทในการเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิในการสมรสและ
สิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศให้ความสำคัญและยึดเป็นหลักการและแนวทางในการ
เคลื่อนไหวคือ หลักการยอกยาการ์ตา ว่าด้วยการใช้กฎหมายสิทธิมนุษยชนระหว่าง
ประเทศเกี่ยวข้องกับวิถีทางเพศและอัตลักษณ์ทางเพศ ค.ศ. 2006 (The Yogyakarta 
Principles) ซึ่งได้วางหลักการว่า “มนุษย์ทุกคนย่อมเกิดมาโดยอิสระและเสมอภาคกัน
ในศักดิ์ศรีและสิทธิต่าง ๆ บรรดาสิทธิมนุษยชนท้ังหมดล้วนมคีวามเป็นสากล มีความยดึ
โยงซึ่งกันและกัน ไม่สามารถแบ่งแยกจากกันได้ และมีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกัน “วิิถี
ทางเพศและอัตลักษณ์ทางเพศเป็นส่วนสำคัญของศักดิ์ศรีและความเป็นมนุษย์ของแต่
ละบุคคล และจักต้องไม่เป็นเหตุของการเลือกปฏิบัติหรือการกระทำทารุณกรรม” 
(Yogyakartaprinciples, 2016) ดังนั้น ท้ังวิถีทางเพศและอัตลักษณ์ทางเพศล้วนได้รับ
ความคุ้มครองและต้องไม่เป็นสาเหตุแห่งการถูกเลือกปฏิบัติตามหลักการยอกยาการ์ตา  

การถูกละเมิดสิทธิในด้านต่าง ๆ ของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ โดย
สังคมกีดกันและปิดกันสิทธิที่พวกเขาพึงได้รับในฐานะมนุษย์เป็นปัจจัยหรือเง่ือนไข
สำคัญที่นำไปสู่การสรา้งจิตสำนึกร่วมในการเคลือ่นไหวเพื่อสิทธิของบุคคลที่มีความหลก
หลายทางเพศ ในกรณีของสิทธิในการสมรสและก่อตั้งครอบครัว ธัญวัจน์ กมวงศ์วัฒน์ 
สมาชิกสภาผู้แทนราษฎร พรรคประชาชน (อดีตพรรคก้าวไกล) ได้อธิบายฐานคิดในการ



124    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

ผลักดันกฎหมายสมรสเท่าทียมว่า “ประเทศเราเหมือนยอมรับกลุ่มผู้มีความ
หลากหลายทางเพศ แต่ถ้าดูในเชิงนิติบัญญัติเราไม่พบกฎหมายรับรองสิทธิใด ๆ ให้กับ
ผู้มีความหลากหลายทางเพศ อย่างเช่น สิทธิในการก่อตั้งครอบครัว นี้คือสิ่งที่เราถูก
พรากไป โลกชายเป็นใหญ่ (Patriarchy) กำหนดไว้แค่เพศ ชาย-หญิง ทำให้กฎหมายใน
เชิงนิติบัญญัติและวัฒนธรรมต่าง ๆ ถูกกำหนดด้วยวิธีคิดเพศชายและเพศหญิง 
เพราะฉะนั้นกลุ่มบุคคลผู้มีความหลากหลายทางเพศจึงเป็นเหมือนส่วนเกินด้าน
วัฒนธรรม (พิร เจริญเผ่า และคณะ, 2566 : 83-84)  

อย่างไรก็ตาม ท่ามกลางกระแสสังคมที่สนับสนุนการเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิของ
บุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ รวมถึงสิทธิในการสมรส ก็ปรากฏความเห็นของคน
บางกลุ่มที่พยายามลดทอนความน่าเชื่อถือของขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคม โดยมอง
ว่า เป็นการเรียกร้องสิทธิพิเศษให้กับกลุ่มบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ ใน
ประเด็นนี้ เคท ครั้งพิบูลย์ นักวิชาการผู้สนับสนุนสิทธิของบุคคลที่มีความหลากหลาย
ทางเพศ ได้โต้แย้งความคิดเห็นดังกล่าวว่า “ถ้าสิ่งที่เขาเรียกร้องถูกแก้ไขแล้ว แต่ยังคง
เรียกร้องอยู่แบบนั้นคงเรียกว่าเกินไป แต่ในความจริงเรื่องแบบนี้ไม่เคยเกิดขึ้นเลย 
ปัญหาดังกล่าวไม่เคยถูกแก้ไข มาตรการต่าง ๆ ไม่เคยนำไปใช้แม้แต่น้อย ท้ังที่เราต้องสู้
เพื่อความเท่าเทียม ไม่ได้ขออะไรที่เกินเลยจากสังคมเลย ดังนั้น หากมีใครบอกว่านี่คือ
การเรียกร้องที่มากเกินไป แสดงว่าเขาไม่ได้มองคนเท่ากันเลย เขายังอยู่ในชุดความคิด
ว่าบุคคลต้องจัดลำดับ แบ่งชนช้ัน คนกลุ่มหนึ่งต้องได้รับผลประโยชน์มากกว่าอีกกลุ่ม
หนึ่ง และทำอย่างไรก็ได้ให้ผลประโยชน์ที่มากกว่า ไม่ถูกนำไปแบ่งให้กับคนอื่น ตรงนี้
ต่างหากที่ เป็นปัญหาและช่องว่างของสังคมที่คนเหล่านั้นต้องมองให้ เห็น  (The 
Momentum, 2564) ดังนั้น การสร้างความตระหนักรู้และความเข้าใจเกี่ยวกับสิทธิ



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

125 

และความเสมอภาคของมนุษย์จึงเป็นเรื่องสำคัญที่องค์กรภาคประชาสังคมพยายาม
ส่งเสริมเพื่อให้สังคมเกิดจิตสำนึกร่วมการสนับสนุนความเท่าเทียมกันของมนุษย์ 

สิทธิในการสมรสและการก่อตั้งครอบครัวถือเป็นสิทธิมนุษยชนขั้นพื้นฐานที่
ได้รับการรับรองไว้ในตราสารระหว่างประเทศด้านสทิธิมนุษยชนหลายฉบับดังที่กล่าวไป
แล้ว ซึ่งรับรองว่าบุคคลสามารถสมรสกันเพื่อก่อตั้งครอบครัวได้ไม่ว่าทั้งคู่จะมีเพศ
กำเนิดใด พระราชบัญญัติแก้ไขเพิ่มเติมประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ (ฉบับที่ 24) 
พ.ศ. 2567 มีประเด็นหลัก 3 ประเด็นที่มีการแก้ไข ได้แก่ 1) แก้ไขคำที่มีการระบุเพศ
ชายและหญิงให้เป็นคำที่สามารถใช้ได้กับบุคคลไม่ว่าจะเป็นเพศใด 2) แก้ไขอายุขั้นต่ำ
ของบุคคลที่จะทำการหมั้นหรือสมรสได้จากเดิม 17 ปีเป็น 18 ปีบริบูรณ์ และ 3) แก้ไข
เหตุฟ้องหย่าและการเรียกค่าทดแทนในบางประเด็นให้สอดคล้องกับลักษณะ
ความสัมพันธ์ระหว่างคู่สมรสเพศเดียวกัน ดังนั้น การเคลื่อไหวเพื่อผลักดันสิทธิในการ
สมรส หรือกฎหมายสมรสเท่าเทียมจะครอบคลุมทุกเพศสภาพ ทั้งเพศวิถีและอัตลักษณ์
ทางเพศ เพื่อให้บุคคลทุกคนได้รับความคุ้มครองทางกฎหมายตามหลักความเสมอภาค
และศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์  

นอกจากนี้ ในประเด็นอัตลักษณ์ทางเพศ “The Gender Recognition Act 
2024” หรือ พระราชบัญญัติการรับรองเพศสภาพ  ของสหราชอาณาจักรซึ่งเป็น
กฎหมายที่เกี่ยวข้องกับการให้สิทธิบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศได้รับใบรับรอง
เพศสภาพ ซึ่งมีมาตั้งแต่ปี ค.ศ. 2004 โดยเน้นไปที่การแสดงเจตจำนงกำหนดเพศสภาพ
ตัวเอง (Self-Identification of Gender) ได้กลายเป็นต้นแบบให้กับหลายประเทศ 
สำหรับประเทศไทย ฐานคิดในการเคลื่อนไหวเพื่อผลกัดันกฎหมายรบัรองอัตลักษณท์าง
เพศมีความเกี่ยวข้องกับประเด็นปัญหาการไม่ได้รับสิทธิในการกำหนดตนเอง (Self 
Determination) กฎหมายเรื่องนี้มีความสำคัญอย่างยิ่งเนื่องจากเป็นกรณีที่รัฐการให้



126    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

สิทธิในการกำหนดตนเองแก่พลเมือง ซึ่งเกี่ยวข้องกับการรับรองเพศที่บุคคลเลือกและ
กำหนดเอง ไม่ว่าจะตรงกับเพศกำเนิดของบุคคลนั้นหรือไม่ก็ตาม เมื่อรัฐยอมรับสิทธิ
ของบุคคลอย่างเสมอภาคเท่าเทียมโดยไม่ตั้งเง่ือนไขว่าเขาเป็นใคร  ทำอะไร หรือเพศ
อะไร การถูกเลือกปฏิบัติย่อมเกิดขึ้นได้ยาก การคุ้มครองสิทธิเกิดขึ้นโดยอัตโนมัติไม่
ต้องรอให้ถูกเลือกปฏิบัติเสียก่อนจึงค่อยมาแสดงตนว่าเป็นเพศใดและควรมีสิทธิอย่างไร 
(สาวตรี สุขศรี, 2564 : 60)   
  สำหรับฐานคิดในการเคลื่อนไหวเพื่อสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศของบุคคลที่มี
ความหลากหลายทางเพศผ่านการเสนอเสนอร่างกฎหมาย 3 ฉบับที่เกี่ยวข้องกับการ
รับรองอัตลักษณ์ทางเพศ ในปี พ.ศ. 2566 ได้แก่ 1) ร่างพระราชบัญญัติรับรองอัต
ลักษณ์ทางเพศสภาพ การแสดงออกทางเพศสภาพ และคุณลักษณะทางเพศ พ.ศ. .. . 
เสนอโดยภาคประชาชน 2) ร่างพระราชบัญญัติรับรองเพศ พ.ศ. … เสนอโดยกรม
กิจการสตรีและสถาบันครอบครัว และ 3) ร่างพระราชบัญญัติการรับรองเพศ คำ
นำหน้านาม และการคุ้มครองบุคคลผู้มีความหลากหลายทางเพศ พ.ศ. … เสนอโดย
สมาชิกสภาผู้แทนราษฎร พรรคก้าวไกล โดยสามารถกล่าวได้ว่า คณะบุคคลหรือภาค
ประชาสังคมได้ตระหนักถึงข้อจำกัดของการมีมาตรการทางกฎหมายเพื่อรับรองอัต
ลักษณ์ทางเพศ ด้วยเหตุผลเกี่ยวกับการละเมิดสิทธิมนุษยชนขั้นพื้นฐานหลายประการ 
ความไม่เสมอภาคทางเพศ การเลือกปฎิบัติต่อบุคคล และการละเมิดศักดิ์ศรีความเป็น
มนุษย์ ซึ่งไม่สอดคล้องกับหลักการสากลว่าด้วยวิถีทางเพศและอัตลักษณ์ทางเพศที่ระบุ
ไว้ในตราสารระหว่างประเทศที่ประเทศไทยเป็นภาคี ประกอบกับบทบัญญัติของ
รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. 2560 ที่ได้รับรองศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ 
เสรีภาพ และความเสมอภาคของบุคคล โดยในการผลักดันกฎหมายรับรองเพศหรืออัต
ลักษณ์ทางเพศ ธัญวัจน์ กมวงศ์วัฒน์ สมาชิกสภาผู้แทนราษฎร พรรคประชาชน (อดีต



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

127 

พรรคก้าวไกล) ผู้เสนอร่างพระราชบัญญัติการรับรองเพศ คำนำหน้านาม และการ
คุ้มครองบุคคลผู้มีความหลากหลายทางเพศ พ.ศ. ... ได้อ้างถึงบทบทบัญญัติของ
รัฐธรรมนูญที่บัญญัติรับรองศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาค
ของบุคคลย่อมได้รับความคุ้มครอง แต่ปัจจุบันยังไม่มีกฎหมายรับรองบุคคลผู้มีความ
หลากหลายทางเพศ จึงส่งผลให้เกิดการละเมิดศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ เสรีภาพ 
และความเสมอภาคของบุคคลผู้มีความหลากหลายทางเพศ  โดยเฉพาะเอกสารของรัฐ
ไทยยังกำหนดให้ใช้คำนำหน้านาม ซึ่งถือตามเพศกำเนิด ได้แก่ เด็กชาย เด็กหญิง นาย 
นางสาว และนาง ส่งผลให้บุคคลข้ามเพศและผู้มีความหลากหลายทางเพศอื่นประสบ
ปัญหาในการแสดงตัวตน การตัดสินใจกำหนดวิถีทางเพศของตนและกระทบต่อการ
ดำเนินชีวิต อย่างไรก็ตาม กฎหมายระหว่างประเทศและหลักสิทธิมนุษยชนสากลได้
รับรองเรื่องความหลากหลายทางเพศ ซึ่งยอมรับเรื่องอัตลักษณ์ทางเพศและรสนิยมทาง
เพศที่มีความหลากหลาย จึงควรมีกฎหมายว่าด้วยการรับรองเพศ คำนำหน้านาม และ
การคุ้มครองบุคคลผู้มีความหลากหลายทางเพศ ซึ่งมุ่งให้เกิดการคุ้มครองและรับรอง
สิทธิใน เรื่องการใช้คำนำหน้านาม การระบุเพศของบุคคลผู้มีความหลากหลายทางเพศ 
ตามหลักสิทธิมนุษยชน ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ สิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาคของ
บุคคล (สำนักข่าวอิสรา, 2567)  

ฐานคิดดังกล่าวสอดคล้องกับหลักการและเหตุผลของร่างพระราชบัญญัติ
รับรองอัตลักษณ์ทางเพศสภาพ การแสดงออกทางเพศสภาพ และคุณลักษณะทางเพศ 
พ.ศ. ... ซึ่งเสนอโดยภาคประชาชน ที่ระบุเกี่ยวกับปัญหาและข้อจำกัดทางกฎหมายใน
การรับรองสถานภาพของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ ส่งผลให้เกิดการถูกเลือก
ปฏิบัติโดยไม่เป็นธรรมในพ้ืนที่สาธารณะอย่างกว้างขวาง ตลอดจนได้รับการปฏิบัติจาก
บุคคลอื่นอย่างไม่ถูกต้องเหมาะสม เนื่องจากขาดมาตรการทางกฎหมายในการ



128    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

รับรองอัตลักษณ์ทางเพศสภาพ การแสดงออกทางเพศสภาพ และคุณลักษณะทางเพศ 
ซึ่งส่งผลต่อการกำหนดสิทธิและหน้าที่ตามหลักการแสดงเจตจำนงของบุคคล (Self 
Determination) สมควรให้มีกฎหมายดังกล่าวเพื่อให้สอดคล้องกับหลักการสิทธิ
มนุษยชนตามพันธกรณีระหว่างประเทศท่ีประเทศไทยเข้าเป็นภาคี (GEN-ACT, ม.ป.ป.) 

 
2.ข้อจำกัดเกี่ยวกับสิทธิในการสมรสและสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศของบุคคลที่มี
ความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย   

จากการศึกษาพบว่า ข้อจำกัดเกี่ยวกับสิทธิของบุคคลที่มีความหลากหลาย
ทางเพศในสังคมไทยนั้นมีเง่ือนไขมาจากความเข้าใจเรื่อง “เพศ” ในสังคมไทย รวมไป
ถึงข้อจำกัดในทางกฎหมายที่สร้างข้อจำกัดในการรับรองสิทธิและการเข้าถึงสิทธิต่าง ๆ 
ของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย 

 ความเข้าใจเร่ือง “เพศ” ในสังคมไทย  
 ในสังคมไทยผู้คนส่วนใหญ่ยังมีความเข้าใจเกี่ยวกับ “เพศ” ในลักษณะสองขั้ว
ตรงข้าม (Binary Opposition) คือ เพศชายและเพศหญิง กลายเป็นบรรทัดฐานเรื่อง
เพศของสังคมและนำไปสู่ความคาดหวังการแสดงบทบาทเพศตามที่ติดตัวมาแต่กำหนด 
(Gender Role) เพื่อให้สอดคล้องกับเพศสรีระของตน (จารุวรรณ คงยม, 2560 : 1) 
อย่างไรก็ตาม บรรทัดฐานเรื่องเพศดังกล่าวถูกตั้งคำถามและวิพากษ์วิจารณ์ในลักษณะ
ที่ว่า ความคิดการแบ่งแยกเพศออกเป็นสองขั้วตรงข้ามนั้นทำให้ผู้ที่มีความหลากหลาย
ทางเพศไม่ถูกนับรวม ถูกกีดกันและแบ่งแยกจากสังคม อันเกิดจากการอคติและความ
ไม่เข้าใจเรื่องเพศหลากหลายของสังคม อาจกล่าวได้ว่า ความไม่เข้าใจดังกล่าวเป็นผล
มาจากกระบวนการกล่อมเกลาของสถาบันทางสังคม ไม่ว่าจะเป็นสถาบันศาสนา 
สถาบันการศึกษา และสถาบันสื่อ ที่มักจะสร้างความเข้าใจผิด ๆ เกี่ยวกับผู้ที่มีความ



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

129 

หลากหลายทางเพศจนนำไปสู่การละเมิดสิทธิมนุษยชนของผู้มีความหลากหลายทาง
เพศ ได้แก่ สถาบันทางศาสนาและวัฒนธรรมจากการผสมผสานพุทธศาสนา ศาสนา
พราหมณ์ และการนับถือผีของท้องถิ่น ทำให้เกิดการเปลี่ยนมุมมองบางอย่างของ
ปรัชญาชาวพุทธแบบดั้งเดิม ได้แก่ เรื่องความเหนือกว่าของเพศชาย รวมทั้งแนวคิด
จักรวาลวิทยาเกี่ยวกับความเชื่อเรื่องธรรมชาติอันเลวร้ายของผู้หญงิและการเน้นยำ้เรือ่ง
การบวชของผู้ชาย (สุชีลา ตันชัยนันท์, 2558 : 40) โดยมองว่าผู้มีความหลากหลายทาง
เพศคือความไม่สมบูรณ์แบบของเพศในอุดมคติหรือผิดแปลกไปจากความเป็นลูกผู้ชาย 
โดยเฉพาะในกรณีคนข้ามเพศและเกย์ ทำให้การเชิดชูความเป็นชายและการลดทอน
คุณค่าของผู้มีความหลากหลายทางเพศยังคงฝังรากลึกอยู่ในสังคมไทย เช่น การห้ามผู้มี
ความหลากหลายทางเพศบวช ซึ่งแนวคิดดังกล่าวนั้นยังคงตกค้างและถูกผลิตซ้ำอยู่
เรื่อยมา (สุชีลา ตันชัยนันท์, 2558) 
  ส่วนสถาบันการศึกษา เป็นสถาบันทางสังคมที่ทำหน้าที่ในการปลูกฝังและ
ถ่ายทอดความคิดเกี่ยวกับ “เพศ” ในสังคม สังเกตได้จากแบบเรียนเพศศึกษาใน
หลักสูตรระดับ ช้ันมัธยมศึกษาที่ โรงเรียนจำนวนมาก ยังคงเน้นให้ความรู้ เรื่อง
เพศสัมพันธ์และเพศสรีระ โดยที่เนื้อหาไม่ครอบคลุมถึงหัวข้อเกี่ยวกับวิถีทางเพศ 
(Sexuality) หรืออัตลักษณ์ทางเพศ (Gender Identity) เช่น เนื้อหาในหนังสือเรียน
รายวิชาพื้นฐานสุขศึกษาและพลศึกษาช้ันมัธยมศึกษาปีที่ 1 ตามหลักสูตรแกนกลาง
การศึกษาขั้นพื้นฐานพุทธศักราช 2551 ได้กล่าวถึงผู้มีความหลากหลายทางเพศไว้ว่า 
“การเบี่ยงเบนทางเพศเป็นความผิดปกติ ในคนที่มีความรู้สึกทางเพศ ทัศนคติตลอดจน
พฤติกรรมทางเพศที่แสดงออกไปอย่างไม่เหมาะสม ซึ่งแตกต่างจากคนส่วนใหญ่ใน
สังคม” อีกทั้งยังระบุว่า “ผู้ที่มีพฤติกรรมเบี่ยงเบนทางเพศควรปิดเป็นความลับ
เฉพาะตัว” จะเห็นว่าเนื้อหาในหนังสือเรียนที่ปลูกฝังการมองผู้มีความหลากหลายทาง



130    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

เพศว่าเป็นผู้ที่หลงเพศและเบี่ยงเบนทางเพศดังกล่าวนั้นถือเป็นการตอกย้ำผู้มีความ
หลากหลายทางเพศว่าเป็นสิ่งที่ผิดแปลกไปจากเพศที่เป็นบรรทัดฐานทางสังคม (ชิษณุ
พงศ์ นิธิวนา, 2561 : ออนไลน์)     
  นอกจากนี้ สื่อมวลชนยังเป็นอีกสถาบันหนึ่งที่มีอิทธิพลในการสร้างภาพจำต่อ
ผู้มีความหลากหลายทางเพศไม่ว่าจะเป็นละคร ภาพยนตร์ ท่ีนำเสนอบทบาทในด้านลบ
ให้กับผู้ที่มีความหลากหลายทางเพศ โดยเฉพาะการที่ผู้มีความหลากหลายทางเพศมัก
ได้รับบทเป็นตัวประกอบ ตัวตลก ผู้ร้าย หรือผู้ที่มีความบกพร่องทางจิตใจ รวมถึงการ
นำเสนอข่าว เช่น ช่วงของการเกณฑ์ทหารที่สื่อมักจะพาดหัวข้อข่าวเกี่ยวกับลักษณะ
ทางกายภาพ รูปร่าง และความโดดเด่นของสาวข้ามเพศมากกว่ากระบวนการเกณฑ์
ทหาร ทำให้เห็นว่าสื่อมวลชนบางกลุ่มยังไม่มีความรู้ความเข้าใจในเรื่องเพศ ซึ่งการ
นำเสนอภาพดังกล่าวเป็นปัจจัยหนึ่งที่ส่งผลให้สังคมเกิดอคติต่อผู้มีความหลากหลาย
ทางเพศ (รณภูมิ สมัคคีคารมย์, 2560) รวมไปถึงความเข้าใจในเรื่อง “เพศ” ภายใต้
สถาบันครอบครัวที่มองว่าหน้าที่ของการสร้างครอบครัวนั้น ควรเป็นหน้าที่ของ “เพศ
หญิง” กับ “เพศชาย” เพียงเท่านั้น ซึ่งส่งผลต่อสถานะและการสร้างครอบครัวของ
บุคคลเพศเดียวกันไม่สามารถสร้างครอบครัวได้ในความหมายนี้ 
  จากที่กล่าวมาข้างต้น อาจกล่าวได้ว่า ความเข้าใจเรื่อง “เพศ” ในสังคมไทย
ยังไม่เปิดกว้างและเปิดรับผูม้ีความหลากหลายทางเพศส่งผลให้ผูม้ีความหลากหลายทาง
เพศต้องเผชิญกับการแบ่งแยก กีดกัน และการเลือกปฏิบัติทางสังคมจนนำปสู่ความไม่
เท่าเทียมทั้งในทางสังคมและในทางกฎหมายที่ยังคงไม่ยอมรับผู้มีความหลากหลายทาง
เพศอย่างเต็มที่ หรือหากยอมรับก็จะเป็นการยอมรับแบบมีเง่ือนไข ซึ่งกระบวนการ
กล่อมเกลาทางสังคมจากสถาบันทางสังคมต่าง ๆ รวมไปถึงการแบ่งแยกทางเพศที่อาจ
มีสาเหตุมาจากรสนิยมทางเพศ (Sexual Orientation) อัตลักษณ์ทางเพศ (Gender 



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

131 

Identity) หรือการแสดงออกทางเพศ (Gender Expression) ล้วนเป็นปัจจัยที่ส่งผลต่อ
มุมมองของผู้มีความหลากหลายทางเพศในสงัคมไทย ความไม่เข้าใจเหล่านี้ได้ส่งผลต่อผู้
มีความหลากหลายทางเพศต้องเผชิญต่อการถูกละเมิดสิทธิมนุษยชนในหลายรูปแบบ
ด้วยเหตุอคติแห่งเพศ  

สิ่งเหล่านี้แสดงให้เห็นว่าผู้มีความหลากหลายทางเพศต้องเผชิญต่ออคติด้วย
เหตุแห่งเพศซึ่งนำไปสู่ความรุนแรงที่รวมไปถึงอาชญากรรมที่เกิดจากความเกลียดชัง 
(Hate Crimes) (ชิษณุพงศ์ นิธิวนา, 2561 :ออนไลน์) ซึ่งอาชญากรรมในรูปแบบนี้มี
ความรุนแรงคล้ายอาชญากรรมอื่น ๆ แต่จุดสำคัญที่ทำให้แตกต่างออกไปคือการที่
ผู้กระทำเริ่มกระทำความรุนแรงจากอคติต่ออัตลักษณ์ทางเพศ แฝงไปด้วยแนวคิดแบบ
เกลียดกลัวคนรักเพศเดียวกัน ไม่ยอมรับความแตกต่าง ไปจนถึงต่อต้านความเท่าเทียม 
(พิมพ์ชนก โรจนันท์, 2565 : ออนไลน์) อันเป็นผลผลิตจากอคติทางเพศที่ฝังรากลึกมา
อย่างยาวนาน ไม่ว่าจะเป็นในทางสังคมหรือในทางกฎหมาย  

ข้อจำกัดในมิติกฎหมาย 
การตรากฎหมายของประเทศไทยยังมีการนำประเด็นทางด้านเพศเข้ามา

เกี่ยวข้องอยู่หลายฉบับและกลไกทางการเมืองของประเทศไทยยังไมส่่งเสริมสิทธิของผู้มี
ความหลากหลายทางเพศอย่างเป็นรูปธรรมเท่าที่ควร ส่งผลให้ผู้มีความหลากหลายทาง
เพศไม่ได้รับสิทธิทางกฎหมายในระดับพระราชบัญญัติและกฎหมายในระดับรองลงมา 
ได้แก่ สิทธิในการระบุตัวตน คำนำหน้า การแต่งกาย การรักษาพยาบาล ซึ่งสิทธิของ
องค์ประกอบเหล่านี้มีการเกี่ยวโยงกันอย่างเป็นนัยสำคัญ ดังจะเห็นได้จากกรณีบุคคลที่
เป็นเพศชายมีการระบุตัวตนเป็นเพศชาย “นาย” แต่แต่งกายด้วยเพศหญิงมาเข้ารับ
การรักษาพยาบาล ซึ่งการแบ่งแผนกคนไข้จะมีแค่เพศชายและเพศหญิงเท่านั้น ผู้มี
ความหลากหลายทางเพศจึงจำเป็นที่จะต้องเข้ารับการรักษาตามเพศกำเนิดของตน 



132    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

ถึงแม้ว่าจะได้รับการผ่าตัดแปลงเพศแล้วก็ตามซึ่งจะต้องถือตามเพศกำเนิด นำมาสู่
สภาวะไม่สะดวกใจของบุคคลในกรณีดังกล่าว ซึ่งอาจนำไปสู่การเกิดปัญหาทางสังคม
ขึ้น เช่น การถูกล่วงละเมิดทางเพศในรูปแบบต่าง ๆ (สมชาย ปรีชาศิลปกุล, 2558)  
 แม้ในปัจจุบันจะมีการผ่านร่างพ.ร.บ.แก้ไขประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ 
(ป.พ.พ.) มาตรา 1448 หรือ ร่างกฎหมายสมรสเท่าเทียม ที่จะกำลังจะประกาศใช้ใน
วันที่ 22 มกราคม 2568 ซึ่งกฎหมายดังกล่าวไม่เพียงมอบสิทธิในการสมรสให้กับผู้ที่มี
ความหลากหลายทางเพศในด้านต่าง ๆ และให้การรองรับสิทธิที่คู่สมรสพึงได้รับตาม
กฎหมายอื่น ๆ ทันทีที่มีผลบังคับใช้ เช่น การหมั้น การสมรส การจดทะเบียนสมรส 
การหย่า การจัดการทรัพย์สินระหว่างคู่สมรส การให้สิทธิยินยอมต่อการรักษาพยาบาล 
การอุปการะเลี้ยงดูคู่สมรส และการรับบุตรบุญธรรมร่วมกัน เป็นต้น ซึ่งทำให้สิทธิใน
การสมรสระหว่างคู่สมรสเพศเดียวกันขยายเพิ่มมากขึ้น อย่างไรก็ตาม ผู้วิจัยเห็นว่ายังมี
ข้อจำกัดและประเด็นที่ควรพิจารณาที่เกี่ยวข้องกับสิทธิในการสมรสของผู้มีความ
หลากหลายทางเพศ ดังนี้ 
  1. การเปลี่ยนแปลงถ้อยคำที่บ่งช้ีเพศที่ปรากฏในกฎหมายยังเป็นไปอย่าง
จำกัด โดยเฉพาะเนื้อหาสาระของสิทธิในการสมรส ยังไม่มีการปรับปรุงสถานะในส่วน
บิดา มารดา และบุตร ที่ยังคงมีลักษณะของการระบุเพศตามเพศกำเนิดในการนิยาม
ความ เป็ นบิ ดา (เพศชาย ) และมารดา (เพศหญิ ง) ซึ่ งยั ง เป็ นข้อจำกัดของ 
การรับรองสภาพครอบครัวของผู้มีความหลากหลายทางเพศ แม้ว่าร่างกฎหมายของ
ภาคประชาชน ที่มีข้อเสนอว่าให้เพิ่มคำว่า ‘บุพการีลำดับแรก’ เพิ่มเติมไปจาก ‘บิดา
และมารดา’ ซึ่ งเป็นคำที่ ไม่ระบุ เพศ  เพื่อรองรับสภาพครอบครัวของผู้มีความ
หลากหลายทางเพศ แต่อย่างไรก็ตาม ประเด็นดังกล่าวไม่ผ่านกรรมาธิการ (กมธ.) 
วิสามัญร่าง พ.ร.บ.สมรสเท่าเทียม เนื่องจากมองว่าต้องรื้อกฎหมายอื่นที่ระบุคำว่า 



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

133 

“บิดามารดา” ที่มีอยู่จำนวนมากในสังคมไทย  (ไชยพัฒน์ ธรรมชุตินันท์ , 2024 : 
ออนไลน์)  
  รวมไปถึงประเด็นเรื่องสิทธิในการก่อตัง้ครอบครัวได้อย่างเท่าเทียมกับคู่สมรส
ชายหญิง คือ พ.ร.บ. คุ้มครองเด็กที่เกิดโดยอาศัยเทคโนโลยีช่วยการเจริญพันธุ์ทาง
การแพทย์ พ.ศ. 2558 โดยมีการระบุข้อความที่ระบุใน พ.ร.บ. คุ้มครองเด็กที่เกิดโดย
อาศัยเทคโนโลยีช่วยการเจริญพันธุ์ทางการแพทย์ ที่ใช้บังคับเฉพาะคนที่ไม่อาจมีบุตร
สืบสายโลหิตร่วมกันได้ตามธรรมชาติ ยังคงมีการยึดโยงกับความเป็นชายและหญิง และ
สถานะของการเป็นสามีและภริยา เช่น มาตรา 19 กำหนดให้การผสมเทียมต้องกระทำ
ต่อ “หญิงที่มีสามีที่ชอบด้วยกฎหมาย” และ มาตรา 21 กำหนดเง่ือนไขสำคัญของการ
ตั้งครรภ์แทนว่า ต้องกระทำโดย “สามีและภริยาที่ชอบด้วยกฎหมาย” (BBC Thai, 
2024)  ซึ่งการระบุดังกล่าว ยังถือเป็นการสร้างข้อจำกัดในการสร้างครอบครัวของผู้มี
ความหลากหลายทางเพศ ซึ่งฐานคิดดังกล่าวยังคงสถานะที่มีการเลือกปฏิบัติด้วยเหตุ
แห่งเพศ อันเป็นชุดคุณค่าที่เป็นรากฐานของสังคมไทย 
  2. การจดทะเบียนสมรสกับชาวต่างชาติจะสามารถทำได้ภายใต้ พ.ร.บ สมรส
เท่าเทียม แต่การที่จะให้คู่สมรสได้สัญชาติไทยนั้น ยังมีเง่ือนไขที่ยังไม่สามารถทำได้ 
เนื่องจากพระราชบัญญัติสัญชาติ พ.ศ. 2508 ในมาตรา 9 ได้ระบุว่า “กรณีที่ภรรยาจะ
ขอถือสัญชาติไทยตามสามี ต้องจดทะเบียนสมรสกับชายไทยถูกต้องตามกฎหมาย ไม่
น้อยกว่า 3 ปี นับถึงวันที่ยื่นคำขอ” และยังมีบทบัญญัติในมาตรา 10 ว่า “คนที่ขอ
สัญชาติต้องมีความรู้ภาษาไทย โดยสามารถพูดภาษาไทยและฟังภาษาไทยเข้าใจ” 
(BBC Thai, 2024) สะท้อนให้เห็นว่าสิทธิสมรสของผู้ที่มีความหลากหลายทางเพศยังมี
ข้อจำกัดอันเกี่ยวเนื่องกับประเด็นเรื่องเชื้อชาติ และสัญชาติ ซึ่งถือเป็นประเด็นปัญหา
สำคัญของสังคมไทย 



134    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

3. การปรับเปลี่ยนกฎหมายอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องยังรอการแก้ไขให้สอดคล้องกับ 
พ.ร.บ. สมรสเท่าเทียม แม้ว่า พ.ร.บ. ดังกล่าวจะเป็นจุดเริ่มต้นของการสร้างครอบครัว
ของผู้มีความหลากหลายทางเพศ แต่ยังมีประเด็นข้อกฎหมายอื่น ๆ ที่ต้องคำนึงถึง เช่น 
สวัสดิการของข้าราชการ การดำเนินการของบริษัทประกันภัย เมื่อผู้รับประกัน
กลายเป็นคู่สมรสที่ชอบด้วยกฎหมาย จะส่งผลให้สามารถเป็นผู้รับประโยชน์จากการทำ
ประกันชีวิตได้ แต่ปัจจุบันบริษัทประกันบางแห่งยังไม่อนุญาตให้ระบุคู่ชีวิตที่เป็นเพศ
เดียวกันเป็นผู้รับประโยชน์ แม้กฎหมายจะกำหนดว่าผู้รับผลประโยชน์นั้นจะเป็นผู้ใดก็
ได้ แต่ในทางปฏิบัติบริษัทประกันชีวิตจะกำหนดให้ผู้ เอาประกันภัย  และผู้รับ
ผลประโยชน์จะต้องมีความผูกพัน ที่เน้นไปที่ผู้เกี่ยวข้องตามสายโลหิตหรือครอบครัว 
เช่น บิดา/มารดา สามี/ภรรยา และบุตร เป็นหลัก เป็นต้น (สภาพัฒนาการเศรษฐกิจ
และสังคมแห่งชาติ (2567 : 33)  นอกจากนี้ควรพิจารณาประเด็นเช่ือมโยงที่เป็นผล
สืบเนื่องจากสิทธิที่คู่รักเพศหลากหลายได้รับเพิ่มขึ้น ไม่เพียงแต่ต้องพิจารณากฎหมาย
อื่นที่เกี่ยวข้องกับคู่สมรสโดยตรง ยังมีประเด็นอื่นที่อาจต้องได้รับการพิจารณาต่อเนื่อง
ด้วยโดยเฉพาะประเด็นเกี่ยวกับบุตรบุญธรรมที่อยู่ในการปกครองของคู่รักเพศ
หลากหลาย ที่กฎหมายระบุว่า ยังคงได้รับเพียงสิทธิจากพ่อแม่ผู้ให้กำเนิดเท่านั้น อาจ
กล่าวได้ว่ายังมีประเด็นต่อเนื่องจากการสิทธิของคู่รักที่มีความหลากหลายทางเพศอีก
มากที่ยังต้องมีการปรับเปลี่ยนเพื่อรองรับการสร้างครอบครัวของผู้มีความหลากหลาย
ทางเพศในอนาคต  
 นอกจากข้อจำกัดในมิติกฎหมายในประเด็นเรื่องสิทธิในการสมรสแล้ว ยังมี
ประเด็นเรื่องสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศของผู้มีความหลากหลายทางเพศ ที่ยังคงเป็น
ข้อจำกัดและเป็นการละเมิดสิทธิมนุษยชนของผู้มีความหลากหลายทางเพศใน
สังคมไทย กล่าวคือกฎหมายไทยยังคงรับรองสิทธิและสถานะของบุคคล โดยยึดจาก



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

135 

เพศภายใต้กรอบสองเพศ คือ “ชาย-หญิง” ซึ่งสะท้อนผ่านกฎหมายหลายฉบับ เช่น 
การกำหนดคำนำหน้านาม รวมถึงเอกสารแสดงตัวตนของทางราชการที่ระบุเพียงเพศ
ชายและหญิงเท่านั้น หากแต่ในความเป็นจริงอัตลักษณ์ทางเพศสภาพ (Gender 
Identity) ของบุคคลก็อาจจะไม่ได้สอดคล้องกับเพศเสมอไป เมื่อยังไม่มีกฎหมายที่
กำหนดกลไกรับรองสิทธิและสถานะที่ชัดเจน ก็ทำให้บุคคลเหล่านี้ต้องเผชิญปัญหาทั้ง
การยอมรับของผู้คนในสังคม และการแสดงตัวตนในระบบราชการ ขณะเดียวกัน
ประเทศไทยยังไม่มีการบังคับใช้กฎหมายที่มีเนื้อหาที่คุ้มครองและรองรับอัตลักษณ์ทาง
เพศของผู้ที่มีความหลากหลายทางเพศโดยตรง ทำให้บุคคลที่ไม่ได้อยู่ภายใต้กรอบสอง
เพศยังคงถูกเลือกปฏิบัติ และยังไม่ได้รับความเท่าเทียมในทางกฎหมาย  
  อาจกล่าวได้ว่า ปัญหาการละเมิดสิทธิมนุษยชนที่มีต่อผู้มีความหลากหลาย
ทางเพศในทางกฎหมายนั้น มีที่มาจากความไม่ชัดเจนเกี่ยวกับนโยบายของรัฐในการ
รับรองสถานภาพทางกฎหมายให้กับผู้มีความหลากหลายทางเพศ ประกอบกับ การขาด
มาตรการทางกฎหมายในการรับรองสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศ ถึงแม้ว่าประเทศไทยจะ
มีข้อบังคับแพทยสภาว่าด้วยการรักษาจริยธรรมแห่งวิชาชีพเวชกรรมเรื่องเกณฑ์  
การรักษาเพื่อแปลงเพศ พ.ศ. 2552 ซึ่งรับรองความเป็นไปได้ในการเข้าถึงกระบวนการ
ผ่าตัดแปลงเพศเพื่อการรับรองอัตลักษณ์ทางเพศของบุคคลข้ามเพศก็ตาม  แต่ก็มิได้
กล่าวถึงการดูแลรักษาภายหลังจากกระบวน การแปลงเพศ รวมถึงการได้รับสิทธิใน
ด้านประกันสุขภาพจากรัฐซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญของสิทธิในเรื่องสุขภาพของบุคคล
ข้ามเพศแต่อย่างใด จึงกล่าวได้ว่า ปัจจุบันประเทศไทยยังขาดมาตรการทางกฎหมายใน 
การรับรองสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศของกลุ่มผู้มีความหลากหลายทางเพศเป็นการ
เฉพาะ (อารยา สุขสม, 2565 : 26) รวมถึงการตีความกฎหมายที่กลายเป็นข้อจำกัด
สำคัญที่ทำให้เกิดการละเมิดสิทธิของผู้มีความหลากหลายทางเพศ 



136    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

  จากประเด็นปัญหาดังกล่าวเป็นที่มาของทั้งภาคประชาชน หน่วยงานรัฐ 
รวมถึงผู้แทนราษฎร ต่างก็มีข้อเสนอออกมาเป็นร่างกฎหมายเพื่อแก้ไขปัญหาอันเนื่อง
มาจาการอัตลักษณ์ทางเพศ โดยในปี พ.ศ. 2566 มีร่างกฎหมาย 3 ฉบับที่เกี่ยวข้องกับ
การรับรองอัตลักษณ์ทางเพศ ได้แก่   

1) ร่างพระราชบัญญัติรับรองอัตลักษณ์ทางเพศสภาพ การแสดงออกทาง
เพศสภาพ และคุณลักษณะทางเพศ พ.ศ. …. (ร่างพ.ร.บ.รับรองอัต
ลักษณ์ทางเพศสภาพฯ หรือ GEN-ACT) เป็นร่างที่ภาคประชาชนร่างข้ึน 

2) ร่างพระราชบัญญัติรับรองเพศ พ.ศ. …. (ร่างพ.ร.บ.รับรองเพศฯ) ซึ่ง
ผลักดันโดยกรมกิจการสตรีและสถาบันครอบครัว  

3) 3) ร่างพระราชบัญญัติการรับรองเพศ คำนำหน้านาม และการคุ้มครอง
บุคคลผู้มีความหลากหลายทางเพศ พ.ศ. …. (ร่างพ.ร.บ.รับรองเพศฯ) 
สมาชิกสภาผู้แทนราษฎร (สส.) พรรคก้าวไกล ซึ่งปัจจุบันถูกตีตกไป  

  สาระสำคัญของร่างกฎหมายทั้ง 3 ฉบับ มีประเด็นสำคัญร่วมกัน คือ การ
กำหนดอายุขั้นต่ำในการจดทะเบียนเพื่อรับรองอัตลักษณ์ทางเพศสภาพ การระบุเพศ
สำหรับเด็กที่เกิดมาเป็น Intersex หรือการมีภาวะเพศกำกวม การระบุเพศสภาพของ
ตนเอง การใช้คำนำหน้านามตามเพศสภาพ รวมไปถึงสิทธิหน้าที่ตามกฎหมายอื่น ๆ ที่
มีการกำหนดหน้าที่ไว้ต่างกัน เป็นต้น หากแต่มีรายละเอียดแตกต่างกัน ดังนี้  (Ilaw, 
2023) 

1. การกำหนดอายุขั้นต่ำในการจดทะเบียนเพ่ือรับรองอัตลักษณ์ทางเพศ
สภาพ โดยร่างของภาคประชาชนและกรมกิจการสตรีฯ จะมีความ
คล้ายคลึงกันคือการกำหนดอายุ 15 ปีสามารถจดทะเบียนรับรองอัต
ลักษณ์ทางเพศสภาพได้ โดยไม่ต้องใช้วิธีการทางการแพทย์พิสูจน์ 



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

137 

ในขณะที่ร่างฯของพรรคก้าวไกล นั้นจะกำหนดอายุไว้ที่ 18 ปี ด้วย
มุมมองว่าเป็นช่วงอายุที่สามารถตัดสินใจแทนตัวเองได้ และสามารถ
ประกอบอาชีพหาเลี้ยงตัวเองได้ และต้องใช้เอกสารทางการแพทย์กรณี
อายุต่ำกว่า 18 ปี รวมถึงต้องมีสัญชาติไทยและไม่ทำผิดเกี่ยวกับเพศตาม
ประมวลกฎหมายอาญาและการค้ามนุษย์ 

2. การระบุเพศสำหรับเด็กที่เกิดมาเป็น Intersex หรือการมีภาวะเพศ
กำกวม อันเนื่องมาจากลักษณะทางชีวภาพ เช่น มีอวัยวะสืบพันธ์ โคม
โมโซม หรือระบบภายใน ที่แตกต่างออกไปจากกรอบที่รัฐกำหนดไว้
เพียงเพศชายและหญิง ซึ่งในร่างพ.ร.บ.รับรองอัตลักษณ์ทางเพศสภาพฯ 
ฉบับภาคประชาชน ใช้คำว่า บุคคลที่มีลักษณะเพศทางชีววิทยาที่
หลากหลาย ร่างพ.ร.บ.รับรองเพศฯ ฉบับกรมกิจการสตรีและสถาบัน
ครอบครัว ใช้ทับศัพท์เลยว่า บุคคลอินเตอร์เซ็กส์ ขณะที่ร่างพ.ร.บ.
รับรองเพศฯ ฉบับที่พรรคก้าวไกลเสนอ ใช้คำว่า บุคคลเพศกำกวม โดย
ที่ร่างฯของกรมกิจการสตรีและสถาบันครอบครัว และร่างฯของพรรค
ก้าวไกล ได้กำหนดเรื่อง การห้ามผ่าตัดเลือกเพศของเด็กเอาไว้หรือใช้
กระบวนการผ่าตัดในการแทรกแซงลักษณะทางเพศของเด็กจนกว่า
บุคคลนั้นจะแสดงความยินยอมได้ด้วยตนเอง  ส่วนในร่างพ.ร.บ.รับรอง
เพศฯ ฉบับกรมกิจการสตรีและสถาบันครอบครัว กำหนดห้ามผ่าตัด
เลือกเพศเด็ก Intersex ที่อายุต่ำกว่า 15 ปี แต่ก็มีข้อยกเว้นที่สามารถ
ทำได้ คือ กรณีที่เว้นแต่กรณีที่อาจเป็นอันตรายต่อชีวิตหรือเป็นอันตราย
อย่างร้ายแรงต่อสุขภาพของเด็กนั้น  



138    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

3. การใช้คำนำหน้าร่างกฎหมายทั้งสามฉบับ มีความคลึงกันตรงที่เมื่อ
บุคคลขอรับรองเพศแล้วก็สามารถใช้คำนำหน้าได้ตามเพศสภาพที่ตนขอ
รับรองไว้ แต่จะมีรายละเอียดที่กำหนดต่างกันคือ 
- ร่างพ.ร.บ.รับรองอัตลักษณ์ทางเพศสภาพฯ ฉบับภาคประชาชน : 

กำหนดให้ Intersex ที่ยังไม่ได้รับรองเพศสภาพ และบุคคลซึ่งมี
เพศสภาพที่ไม่ได้อยู่ในระบบสองเพศให้ระบุเป็นเพศกรณีอื่น 
(Other/X) ไม่ต้องระบุคำนำหน้านาม 

- ร่างพ.ร.บ.รับรองเพศฯ ฉบับกรมกิจการสตรีและสถาบันครอบครัว 
: กำหนดให้บุคคลใช้คำนำหน้าตามเพศสภาพได้ ยังเปิดช่องให้
สามารถเลือกไม่ระบุคำนำหน้าก็ได้ 

- ร่างพ.ร.บ.รับรองเพศฯ ฉบับพรรคก้าวไกล : กำหนดให้ผู้ที่เป็น 
“เพศหลากหลาย” (ซึ่งหมายถึง บุคคลที่มีความหลากหลายอัต
ลักษณ์ทางเพศ – บุคคลที่ไม่ต้องการนิยามว่าตนเองชายหรือหญิง 
หรือ Non-Binary) ใช้คำนำหน้าว่า “นาม” แทน 

4. สิทธิหน้าที่ของผู้ที่รับรองอัตลักษณ์ทางเพศสภาพ  สำหรับร่าง ของ
ภาคประชาชน และกรมกิจการสตรีและสถาบันครอบครัว มีการกำหนดไว้
ว่า บุคคลที่ผ่านกระบวนการรับรองเพศสภาพ จะมีสิทธิและหน้าที่ตาม
เพศสภาพที่ได้รับการรับรองอัตลักษณ์ทางเพศสภาพ กำหนดให้สิทธิ 
หน้าที่ เป็นไปตามอัตลักษณ์ทางเพศสภาพที่ได้รับรองนั้น จะสัมพันธ์กับ
การกำหนดสิทธิหน้าที่ในกฎหมายอื่น ๆ เช่น ตามพระราชบัญญัติรับ
ราชการทหาร พ.ศ. 2497 กำหนดให้ ชายสัญชาติไทย มีหน้าที่รับราชการ
ทหาร ดังนั้นผู้ที่เปลี่ยนแปลงข้อมูลในเอกสารราชการและระบบทะเบียน



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

139 

ราษฎร เป็นเพศชาย ก็จะมีหน้าที่ตามกฎหมายนี้เช่นกัน สำหรับ Intersex 
และ Non-Binary ที่ตามข้อมูลทะเบียนราษฎรระบุไว้ว่าเป็นเป็นเพศกรณี
อื่น (Other/X) ร่าง ฉบับภาคประชาชน กำหนดให้มีสิทธิและหน้าที่ใน
ฐานะเป็นบุคคลตามกฎหมาย ขณะที่ร่างพ.ร.บ.รับรองเพศฯ ฉบับท่ี สส.
พรรคก้ าวไกล เสนอนั้ น  กำหนดสิทธิหน้ าที่ ให้ บุ คคลผู้ มี ความ
หลากหลายอัตลักษณ์ทางเพศนั้น มีสิทธิหน้าที่ตามเพศกำเนิด ซึ่ง
หมายความว่าผู้ที่มีเพศกำเนิดเป็นเพศชาย จะต้องเกณฑ์ทหารด้วย  โดย
กระทรวงกลาโหมต้องออกระเบียบหรือข้อบังคับเกี่ยวกับการฝึก การ
ประจำการ เป็นการเฉพาะสำหรับกลุ่มบุคคลดังกล่าว โดยพิจารณาให้
เหมาะสมกับเพศสภาพและความปลอดภัย และในร่างฉบับนี้ ยังยกเว้นให้
บุคคลข้ามเพศที่ผ่านการรับรองเพศ ไม่ต้องเกณฑ์ทหาร  

  หากร่างพระราชบัญญัติดังกล่าวสามารถผ่านรัฐสภาได้ในท้ายที่สุดจะ
กลายเป็นจุดเริ่มต้นของการนำเรื่องอัตลักษณ์ทางเพศ ผู้มีความหลากหลายทางเพศ
สามารถแสดงตัวตน มีเจตจำนงสามารถตัดใจกำหนดวิถีทางเพศของตนเองได้ นับเป็น
การขยายสิทธิให้กับผู้ที่มีความหลากหลายทางเพศในสังคมมากยิ่งขึ้น โดยเฉพาะ
ประเด็นคำนำหน้าช่ือ การที่รัฐไทยยังกำหนดให้บุคคลใช้คำนำหน้านามตามเพศกำเนิด
เท่านั้น การเสนอร่างพระราชบัญญัติดังกล่าวจึงถือเป็นการท้าทายขนบจารีตและฐานคิด
ในการออกแบบกฎหมายของรัฐไทยที่อยู่ภายใต้กรอบ 2 เพศเพียงเท่านั้น การกำหนด
ดังกล่าวส่งผลต่อผู้มีความหลากหลายทางเพศท่ีประสบปัญหาในการแสดงตัวตน การใช้
ชีวิตตามวิถีทางเพศของตนเอง รวมถึงส่งผลต่อการดำเนินชีวิตอันเนื่องมาจากเอกสาร
ราชการที่ระบุตัวตนดังกล่าว 



140    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

  อย่างไรก็ตาม ผู้วิจัยเห็นว่ายังมีประเดน็ท่ีควรนำมาพิจารณาเพิ่มเติม กล่าวคือ 
การแบ่งแยกอัตลักษณ์ทางเพศ อาจจะมีการแบ่งแยกที่อาจมีสาเหตุมาจากรสนิยมทาง
เพศ (Sexual Orientation) การแสดงออกทางเพศ (Gender Expression) ที่ยังต้อง
นำมาเป็นประเด็นพิจารณาเพิ่มเติม  รวมไปถึงปัญหาการนิยามความหมายเกี่ยวกับ 
“เพศ” แม้ว่ารัฐธรรมนูญ พ.ศ. 2560 จะรับรองความเสมอภาคและความเท่าเทียมไว้ใน
มาตรา 27 โดยกำหนดว่า “ชายและหญิงมีสิทธิเท่าเทียมกัน” อีกท้ังยังห้ามเลือกปฏิบัติ
โดยไม่เป็นธรรมด้วยเหตุแหง่เพศ แต่ในรัฐธรรมนูญฉบบันี้ ยังไม่ชัดเจนว่า ความหมายของ 
‘ชายและหญงิ’ กับ ‘เพศ’ นั้นหมายถึงเฉพาะเพศกำเนิด (Sex) หรือหมายความรวมไปถึง
เพศสภาพ (Gender) และเพศวิถี (Sexual Orientation)  ซึ่งอาจส่งผลต่อการตีความ
ในทางกฎหมายได้ โดยเฉพาะองค์กรที่เป็นผู้ตีความกฎหมายอย่างศาลรัฐธรรมนูญ หากมี
ผู้ยื่นคำร้องไปยังศาลรัฐธรรมนูญว่า กฎหมายที่เกี่ยวข้องกับเรื่องดังกล่าว เช่น กฎหมาย
คำนำหน้า กฎหมายสัญชาติในส่วนที่เกี่ยวกับการแปลงสัญชาติ ว่าขัดต่อรัฐธรรมนูญ 
ความไม่ชัดเจนดงักล่าวอาจส่งผลต่อการตีความของศาลรัฐธรรมนูญได้ (Ilaw, 2563) การ
ขาดการนิยามที่ชัดเจน และขาดความเข้าใจที่มีต่อแนวคิดอัตลักษณ์ทางเพศซึ่งหมายถึง
การนิยามตนเองที่ไม่คำนึงถึงเพศกำเนิด และการแสดงออกทางเพศสถานะที่มีความ
ซับซ้อนล้วนแล้วแต่ส่งผลต่อการขับเคลื่อนเชิงนโยบายเพื่อให้เกิดการรับรองเพศสถานะ
ทางกฎหมาย  
 นอกจากนี้ กฎหมายไทยยังไม่มีบทบัญญัติที่คุ้มครองการเลือกปฏิบัติต่อ
บุคคลหลากหลายทางเพศเป็นการเฉพาะ ดังเช่น กรณีของประเทศอาร์เจนตินา และ
มอลตา ที่ได้ระบุถึง “สิทธิทางสุขภาพ สิทธิในความเป็นส่วนตัว และ การได้รับการ
ป้องกันจากการเลือกปฏิบัติของบุคคลข้ามเพศ ขณะที่กฎหมายของมอลตาระบุถึงสิทธิ
มนุษยชนของบุคคลเพศกำกวม และเป็นครั้งแรกในโลกที่ห้ามไม่ให้มีการผ่าตัดอวัยวะเพศ



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

141 

ที่เรียกว่า “การทำให้เพศเป็นปกติ” (Sex–normalizing) ในเด็กท่ีเป็นบุคคลเพศกำกวม 
และเป็นประเทศที่สองในโลกหลังออสเตรเลียที่ระบุให้บุคคลเพศกำกวมได้รับการ
คุ้มครองจากการเลือกปฏิบัติ” (UNDP & APTN, 2560 : 22) โดยที่กฎหมายดังกล่าวยัง
สะท้อนว่า ผู้มีความหลากหลายทางเพศสามารถกำหนดเจตจำนงในตัวเอง และยัง
สามารถแสดงออกทางเพศได้อย่างอิสระ เนื่องจากอัตลักษณ์ทางเพศนั้นมีความลื่นไหล 
การได้รับการคุ้มครองทางกฎหมายในการเลือกปฏิบัติจึงเป็นการปกป้องสิทธิให้กับผู้มี
ความหลากหลายจากอคติและการเลือกปฏิบัติจากกฎหมาย ขณะเดียวกันการที่สังคม
ขาดความเข้าใจเกี่ยวกับมุมมองเรื่องเพศ อัตลักษณ์ทางเพศ การแสดงออกทางเพศ
อย่างหลากหลายยังส่งผลให้เกิดการละเมิดสิทธิมนุษยชนและความไม่เท่าเทียมที่มีต่อผู้
มีความหลากหลายทางเพศ ไม่ว่าจะเป็นการถูกเลือกปฏิบัติ การไม่ยอมรับ และสิทธิ
ทางกฎหมาย  
 
อภิปรายผลการวิจัย 

จากการวิเคราะห์ข้อมูลและสรุปผลการวิจัย สามารถนำประเด็นสำคัญมา
อภิปรายผลการวิจัยได้ดังนี้  

1. ฐานคิดในการเคลื่อนไหวเพ่ือสิทธิในการสมรสและสิทธิในอัตลักษณ์
ทางเพศของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย  

ผลการวิจัยพบว่า ในสังคมไทยยังปรากฏความไม่เข้าใจเรื่องเพศ และความรู้
ทางวิทยาศาสตร์และบรรทัดฐานของสังคมว่าด้วยเรื่องเพศที่มีการแบ่งเพศตามสรีระ
แบบข้ัวตรงข้าม (Binary Opposition) มีอิทธิพลต่อทัศนคติเกี่ยวกับเรื่องเพศของคนใน
สังคม สอดคล้องกับคำอธิบายของ Simon (2003) ที่กล่าวว่า การแบ่งเพศเป็นคู่ตรง
ข้ามระหว่างชายและหญิงนำไปสู่การจัดผู้ที่ไม่จัดอยู่ในเพศชายหรือหญิงให้เป็นกลุ่มที่มี 



142    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

“เพศผิดปกติ” ในมิติกฎหมาย การออบแบบกฎหมายโดยยึดเอากรอบสองเพศเป็นตัว
ตั้งได้ทำให้บุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศหรือมีเพศสภาพไม่ตรงกับเพศสรีระถูก
จำกัดสิทธิเพราะปราศจากรับรองสถานะทางเพศโดยกฎหมาย ซึ่งนำไปสู่การละเมิด
สิทธิมนุษยชนของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในหลายรปูแบบ ไม่ว่าจะเป็น การ
ตีตรา การแบ่งแยก และการเลือกปฏิบัติทางสังคม ส่งผลให้เกิดการเคลื่อนไหวทาง
สังคมเพื่อปกป้องและคุ้มครองสิทธิของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ หาก
พิจารณาปรากฏการณก์ารเคลื่อนไหวของภาคประชาสังคมเพื่อผลักดนัสิทธิของบุคคลที่
มีความหลากหลายทางเพศพบว่า ฐานคิดของผู้มีบทบาทหรือมีส่วนร่วมในการ
เคลื่อนไหววางอยู่บนหลักการสิทธิมนุษยชนที่เกี่ยวข้องกับเพศและความหลากหลาย
ทางเพศที่ถูกรับรองไว้ในตราสารระหว่างประเทศด้านสิทธิมนุษยชนที่ประเทศไทยเป็น
ภาคี โดยเฉพาะ “หลักการยอกยาการ์ตา (Yogyakarta Principles)” และรัฐธรรมนูญ
แห่งราชอาณาจักรไทย ไม่ว่าจะเป็นสิทธิในมิติของวิถีทางเพศ อัตลักษณ์ทางเพศ และ
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ รวมถึงการไม่แบ่งแยกกีดกัน และการไม่เลือกปฏิบัติด้วยเหตุ
แห่งเพศ นอกจากนี้ ฐานคิดในการเคลื่อนไหวเกี่ยวกับสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศยัง
สอดคล้องกับคำอธิบายของ Diane Richardson (2000) ที่กล่าวว่า สิทธิในอัตลักษณ์
ทางเพศเป็นสิทธิในการกำหนดตนเองเกี่ยวกับเรื่องเพศ และสิทธิจะได้รับการยอมรับ
ในอัตลักษณ์ทางเพศของตนจากสังคมหรือในที่สาธารณะ โดยบุคคลนั้นอาจแสดงออก
ซึ่งอัตลักษณ์ทางเพศที่เป็นไปโดยสอดคล้องหรือไม่สอดคล้องกับเพศสรีระตามกำเนิด
ภายใต้จิตสำนึกร่วมในหลักการสิทธิมนุษยชนดังกล่าวจึงนำไปสู่การผลักดันสิทธิในการ
สมรสและสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ ซึ่งถือเป็น
การเสนอชุดคุณค่าและกฎเกณฑ์ชุดใหม่เกี่ยวกับเพศผ่านการการสร้างความตระหนักรู้
และความเข้าใจในสังคมเกี่ยวกับความหลากหลายทางเพศว่าการระบุเพศไม่ควรถูก



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

143 

จำกัดอยู่บนบรรทัดฐานชายและหญิงอีกต่อไป ดังที่ ไชยรัตน์ เจริญสินโอฬาร (2545) 
อธิบายว่า ขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมแนวใหม่เป็นการเคลื่อนไหวเรียกร้องที่
ต้องการสร้างนิยามความหมายชุดใหม่ให้กับสิ่งที่เคลื่อนไหวเรียกร้อง ซึ่งนำไปสู่การ
เรียกร้องผลักดันกฎหมายสมรสเท่าเทียม และกฎหมายรับรองอัตลักษณ์ทางเพศ เพื่อ
ส่งเสริมและคุ้มครองสิทธิของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในฐานะมนุษย์และ
พลเมือง 
 

2. ข้อจำกัดเกี่ยวกับสิทธิในการสมรสและสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศของ
บุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย 

ผลการวิจัยพบว่า ข้อจำกัดเกี่ยวกับสิทธิในการสมรสและสิทธิในอัตลักษณ์
ทางเพศของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศในสังคมไทยประกอบด้วยข้อจำกัดทาง
สังคมและกฎหมาย  

ในด้านข้อจำกัดทางสังคม พบว่า ความเข้าใจเกี่ยวกับ “เพศ” ในลักษณะสอง
ขั้วตรงข้าม (Binary Opposition) ที่ทำให้บุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศไม่ถูกนับ
รวม ถูกกีดกันและแบ่งแยกจากสังคม เป็นผลมาจากกระบวนการกล่อมเกลาของ
สถาบันทางสังคม  

สถาบันศาสนา พบว่า มุ่งเน้นปลูกฝังและผลิตซ้ำความคิดว่าด้วยความ
เหนือกว่าของเพศชาย และผู้มีความหลากหลายทางเพศคือความไม่สมบูรณ์แบบของ
เพศในอุดมคติ  

สถาบันการศึกษา พบว่า ในฐานะที่ทำหน้าที่ในการปลูกฝังและถ่ายทอด
ความคิดเกี่ยวกับ “เพศ” ในสังคมผ่านแบบเรียนเพศศึกษาที่เน้นการให้ความรู้เรื่อง
เพศสัมพันธ์และเพศสรีระที่มีเนื้อหาไม่ครอบคลุมวิถีทางเพศ หรืออัตลักษณ์ทางเพศ 



144    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

สื่อมวลชน พบว่า มีอิทธิพลในการสร้างภาพจำต่อบุคคลที่มีความหลากหลาย
ทางเพศผ่านการนำเสนอบทบาทในด้านลบให้กับผู้ที่มีความหลากหลายทางเพศ ซึ่งเป็น
ปัจจัยที่ส่งผลให้คนในสังคมมีอคติต่อบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ 

โดยการกล่อมเกลาของสถาบันทางสังคมส่งผลให้บุคคลที่มีความหลากหลาย
ทางเพศเผชิญกับอคติและการเลือกปฏิบัติด้วยเหตุแห่งเพศ รวมถึงความรุนแรงที่เกิด
จากความเกลียดชัง ซึ่งขัดกับหลักสิทธิมนุษยชนสากล โดยเฉพาะขัดกับหลักการยอกยา
การ์ตา (Yogyakarta Principles) ซึ่งเป็นหลักการด้านสิทธิมนุษยชนท่ีรับรู้และยอมรับ
ความแตกต่างหลากหลายด้านเพศวิถีและอัตลักษณ์ทางเพศ ที่มุ่งเน้นหลักการไม่เลือก
ปฏิบัติด้วยเหตุแห่งเพศ ปกป้องคุ้มครองบุคคลที่มีความแตกต่างจากความรุนแรงไม่ว่า
ทางกายภาพหรือด้วยประการอื่น ๆ  

ในด้านข้อจำกัดทางกฎหมาย ผลการวิจัยพบว่า แม้ว่าพระราชบัญญัติแก้ไข
ประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ (ป.พ.พ.) มาตรา 1448 หรือ กฎหมายสมรสเท่า
เทียม ท่ีจะประกาศใช้ในวันที่ 22 มกราคม 2568 ซึ่งให้การรองรับสิทธิที่คู่สมรสทุกเพศ
พึงได้รับตามกฎหมาย ซึ่งสอดคล้องกับหลักสิทธิมนุษยชนตามปฏิญญาว่าด้วยสิทธิ
มนุษยชนแห่งสหประชาชาติ ค.ศ. 1948 และหลักสิทธิมนุษยชนที่บัญญัติไว้ใน
รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย แต่ยังพบข้อจำกัดเกี่ยวกับการรับรองสภาพ
ครอบครัวของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ และการปรับเปลี่ยนกฎหมายที่
เกี่ยวข้องเพื่อรองรับสิทธิดังกล่าว ได้แก่ 1) ถ้อยคำที่บ่งช้ีเพศที่ปรากฏในกฎหมายที่
ยังคงมีลักษณะของการระบุเพศตามเพศกำเนิดในการนิยามความเป็นบิดาและมารดา 
ส่งผลต่อการรับรองสภาพครอบครัวของบุคคลผู้มีความหลากหลายทางเพศ 2) พ.ร.บ. 
คุ้มครองเด็กที่เกิดโดยอาศัยเทคโนโลยีช่วยการเจริญพันธุ์ทางการแพทย์ พ.ศ. 2558 ที่
ใช้บังคับเฉพาะคนท่ีไม่อาจมีบุตรสืบสายโลหิตร่วมกันได้ตามธรรมชาติ ซึ่งยังคงมีการยึด



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

145 

โยงกับความเป็นชายและหญิง 3) ข้อจำกัดเกี่ยวกับกฎหมายอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง เช่น 
สวัสดิการของข้าราชการ การดำเนินการของบริษัทประกันภัย ฯลฯ และ 4) ประเด็น
เกี่ยวกับบุตรบุญธรรมที่อยู่ในการปกครองของคู่รักเพศหลากหลายที่กฎหมายระบุว่า
ยังคงได้รับเพียงสิทธิจากพ่อแม่ผู้ให้กำเนิดเท่านั้น จากท่ีกล่าวมาสรุปได้ว่า ข้อจำกัดทาง
กฎหมายเกี่ยวกับสิทธิในการสมรสและการสร้างครอบครัวอย่างเท่าเทียมสะท้อนฐาน
คิดของสังคมและกฎหมายเกี่ยวกับระบบสองเพศซึ่งส่งผลให้เกิดการเลือกปฏิบัติด้วย
เหตุแห่งเพศ   

ผลการวิจัยยังพบว่า ในประเด็นของข้อจำกัดทางกฎหมายยังปรากฏข้อจำกัด
เกี่ยวกับการรับรองสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศอีก
ด้วย ซึ่งปัจจัยที่ส่งผลให้เกิดข้อจำกัดดังกล่าวคือการตรากฎหมายโดยยึดกรอบสองเพศ 
(เพศชายหญิง) ซึ่งสะท้อนผ่านกฎหมายการกำหนดคำนำหน้านาม และเอกสารแสดง
ตัวตนของทางราชการที่ระบุตามเพศกำเนิดเท่านั้น เมื่อนำแนวคิดเกี่ยวกับสิทธิในอัต
ลักษณ์ทางเพศ ของ Diane Richardson (2000) มาพิจารณาพบว่า ข้อจำกัดของ
กฎหมายดังกล่าวเป็นอุปสรรคต่อการรับรองและคุ้มครองสิทธิในการกำหนดอัตลักษณ์
ทางเพศของตนเอง สิทธิในการแสดงออกซึ่งอัตลักษณ์ทางเพศของตนเอง และสิทธิใน
การตระหนักซึ่งอัตลักษณ์ทางเพศของตนเอง ซึ่งเป็นสิทธิที่บุคคลที่มีความหลากหลาย
ทางเพศพึงได้รับในฐานะพลเมือง การปราศจากสิทธิกังกล่าวส่งผลให้บุคคลที่มีความ
หลากหลายทางเพศประสบปัญหาในการแสดงตัวตน และการใช้ชีวิตตามวิถีทางเพศ
ของตนเอง และเผชิญกับการแบ่งแยก การกีดกัน และการเลือกปฏิบัต ิจากข้อจำกัดและ
ปัญหาดังกล่าวจึงเป็นเงื่อนไขที่นำไปสู่การเคลื่อนไหวของภาคประชาสังคมเพื่อผลักดัน
ร่างพระราชบัญญัติรับรองอัตลักษณ์ทางเพศซึ่งท้าทายฐานคิดในการออบแบบกฎหมาย
ของรัฐที่อยู่ภายใต้กรอบสองเพศ เพื่อให้บุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศสามารถ



146    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

กำหนดเจตจำนงและสามารถแสดงออกทางเพศ และเป็นการป้องกันการเลือกปฏิบัติ
ด้วยเหตุแห่งเพศ  
 
ข้อเสนอแนะ  

ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะต่อการนำผลการวิจัยไปใช้ และข้อเสนอแนะต่อการวิจัย
ครั้งต่อไป โดยมีรายละเอียดดังนี้ 

 
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ 

1. ด้านการสร้างความรู้และความเข้าใจเกี่ยวกับเพศและความหลากหลาย
ทางเพศ การที่จะแก้ไขความเข้าใจผิดเรื่องเพศของสมาชิกในสังคมควร
เริ่มจากกระบวนการกล่อมเกลาของสถาบันทางสังคม โดยตัวแทนกล่อม
เกลาทางสังคม (Socialization Agent) ต้องทำหน้าที่ในการสื่อสาร
ข้อมูลข่าวสารในเรื่องเพศ รวมถึงในประเด็นสิทธิมนุษยชนของบุคคล ซึ่ง
หมายรวมถึงสิทธิมนุษยชนของบุคคลผู้มีความหลากหลายทางเพศ เพื่อ
สร้างความเข้าใจและมุมมองที่ถูกต้อง เหมาะสม และป้องกันไม่ให้เกิด
การละเมิดสิทธิมนุษยชนของสมาชิกทุกคนในสังคมในทุกมิติ 

2. ด้านการรับรองสถานะและสิทธิของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ 
ผลการวิจัยสะท้อนปัญหาและข้อจำกัดเกี่ยวกับสิทธิในการสมรสและ
สิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศใน
สังคมไทย โดยควรผลักดันให้เกิดการตรากฎหมายที่ครอบคลุมทุกเพศ
สภาพ โดยเฉพาะสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศ และปรับปรุงหรือแก้ไข



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

147 

กฎหมายที่เกี่ยวข้องให้สอดคล้องกับบริบทการรับรองและคุ้มครองสิทธิ
ของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ  

3. ด้านประโยชน์ทางการศึกษา ผลการวิจัยมีส่วนช่วยเพิ่มพูนองค์ความรู้
เกี่ยวกับประเด็นปัญหาที่เกี่ยวข้องกับสิทธิของบุคคลที่ความหลากหลาย
ทางเพศในสังคมไทย เพื่อเป็นการสร้างความรู้และความเข้าใจเกี่ยวกับ
ความหลากหลายทางเพศในสังคมไทยในลักษณะที่ เปิดกว้างและ
ตระหนักในศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ของคนทุกกลุ่มอย่างเท่าเทียม 

 
2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยคร้ังต่อไป 

1. ควรศึกษาผลจากการบังคับใช้พระราชบัญญัติแก้ไขเพิ่มเติมประมวล
กฎหมายแพ่งและพาณิชย์ (ฉบับที่ 24) พ.ศ. 2567 (หรือกฎหมายสมรส
เท่าเทียม) ในประเทศไทย  

2. ควรศึกษาขบวนการเคลื่อนไหวทางสังคมในประเด็นสิทธิของบุคคลที่มี
ความหลาหลายทางเพศในมิติอื่น  ๆ ทั้ งในประเทศไทยและใน
ต่างประเทศ 

 
 
 
 
 
 
 



148    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

บรรณานุกรม 
 

กองพัฒนาข้อมูลและตัวช้ีวัดสังคม สำนักงานสภาพัฒนาการเศรษฐกจิและสังคม
แห่งชาติ. (2566). LGBTQ+ : หลากหลายทีไ่ม่แตกต่าง เพื่อเปิดกว้าง สู่ความ
เสมอภาคทางเพศ. 
https://www.nesdc.go.th/download/Social/Social_Report/2566_a
rticle_q2_003.pdf 

คณะกรรมการสิทธิมนุษยชน. (2550). ปฏิญญาสากลว่าด้วยสิทธิมนุษยชน Universal 
Declaration of 
Human Rights. กรุงเทพฯ: สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ.  

คณาธิป ไกยชน. (2566). ศักดิ์ศรคีวามเป็นมนุษยต์ามรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักร
ไทย พุทธศักราช 2560 (ออนไลน์). 
https://library.parliament.go.th/th/radioscript/rr2566-oct5, 14 พฤจิ
กายน 2567.  

เคท ครั้งพิบูลย์. (2021, 5 มกราคม). “ถ้ามองว่า LGBTQ เรียกร้องมากเกินไป แสดงว่า
ไม่เคยมองคนเท่ากัน”. The Momentum. 
https://themomentum.co/interview-kath-khangpiboon. 

จารุวรรณ คงยศ. (2560). เพศภาวะ เพศวิถี ประสบการณ์ชีวิตของกะเทยในคุก. 
วิทยานิพนธ์หลักสูตร 
  สังคมวิทยาและมานุษยวิทยามหาบัณฑิต สาขาวิชาการวิจัยทางสังคม คณะ
สังคมวิทยาและ 
  มานุษยวิทยา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร.์  



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

149 

ฉันทลักษณ์ รักษาอยู่ จันทรจ์ิรา บุญประเสริฐ และสุมาลี โตกทอง. (2550). สิทธิ
มนุษยชนของบุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ. พิมพ์ครั้งท่ี 1. กรุงเทพฯ : 
สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ. 

ชิษณุพงศ์ นิธิวา. (2561, 13 กรกฎาคม). สังคมเปิดแต่ LGBT ยังถูก ‘เหยียด-ล้อเลยีน’ 
หรือใคร ๆ ก็ทำกัน?.ศูนย์ข้อมลูและข่าวสืบสวนเพ่ือสิทธิพลเมือง.
https://www.tcijthai.com/news/2018/13/scoop/8144, 15 พฤจิ
กายน 2567. 

ไชยพัฒน์ ธรรมชุตินันท์. (2567, 19 มกราคม). ‘สมรสเท่าเทียม’ ก้าวสำคัญกฎหมาย
ครอบครัวไทย: สาระสำคัญและเรือ่งที่ยังไปไม่ถึง. The 101.World. 
https://www.the101.world/marriage-equality-bill. 

ดวงพร ช่างทอง. (2567, 18 กรกฎาคม) “ร่างพระราชบัญญัติการรบัรองเพศ 
รับรองอัตลักษณ์ทางเพศ คำนำหน้านาม และการคุ้มครองบุคคลผูม้ีความ
หลากหลายทางเพศ (นายธัญวัจน ์กมลวงศ์วัฒน์ กับคณะ เป็นผู้เสนอ)”. 
สำนักกฎหมาย สำนักงานเลขาธิการสภาผู้แทนราษฎร.
https://cdc.parliament.go.th/ewtadmin/ewt/elaw_parcy/ewt_dl_l
ink.php?nid=3610.  

เทิดเกียรติภณช์ แสงมณี จีรนันเดชา และรัตพงษ์ สอนสุภาพ. (2563). “ความเสมอ
ภาคของกลุ่มหลากหลายทางเพศต่อการสมรสและรับรองบุตร : โอกาสและ
ความท้าทายของสังคมไทย”. วารสารบัณฑิตศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏว
ไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ์. 14(1) : 61-70. 

 
 



150    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

ธนวรรณ อ่ิมลออ. (2564). มาตรการทางกฎหมายในการจดทะเบียนคู่ชีวิตของบุคคล 
เพศเดียวกัน.วิทยานิพนธ ์หลักสตูรนิติศาสตรมหาบณัฑิต สาขาวิชา

นิติศาสตร์ คณะนิติศาสตร์ ปรดีี พนมยงค์ มหาวิทยาลัย 
  ธุรกิจบัณฑติย ์
นฤพนธ์ ด้วงวิเศษ. (2563). แนวคิดเรื่อง “ความหลากหลายทางเพศ” ในกระบวนทัศน์

วิทยาศาสตร์และสังคมศาสตร์ . วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยบูรพา, 28(3), 312-339.  

บุษกร สุริยสาร. (2557). อัตลักษณ์ทางเพศและวิถีทางเพศในประเทศไทย. กรุงเทพฯ : 
องค์การแรงงานระหว่างประเทศ. 

ปณิศา เอมโอชา. (2567, 22 กุมภาพันธ์). สำรวจประเทศใดบ้างท่ีใหส้ิทธิในการเลือก 
"นาย" "นาง" และ "นางสาว" ด้วยตัวเอง. BBC News ไทย. 
https://www.bbc.com/thai/articles/c0d77yndgkjo. 

ประภาส ปิ่นตบแต่ง. (2552). กรอบการวิเคราะห์การเมืองแบบทฤษฎีขบวนการทาง
สังคม. กรุงเทพฯ: มูลนิธิไฮน์ริค เบิลล์ สำนักงานภูมิภาคเอเชียตะวันออก
เฉียงใต้. 

ปิยอร เปลีย่นผดุง. (2567, 13 มิถุนายน). กฎหมายใน Pride Month ตอนท่ี 2: 
หลักการยอกยากาตาร์ (Yogyakarta Principles) ว่าด้วยการใช้กฎหมาย
สิทธิมนุษยชนระหว่างประเทศในประเด็นวิถีทางเพศและอัตลักษณท์างเพศ. 
มหาวิทยาลยัพะเยา.
https://www.up.ac.th/NewsRead.aspx?itemID=32180, 15 พฤจิกายน 
2567. 



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

151 

พิมพ์ชนก โรจนันท์. (2565, 18 ตุลาคม). ‘LGBTQ+ Hate Crime’ อาชญากรรม
เพราะรังเกียจอัตลักษณ์ อคติทางเพศสู่ความรุนแรงท่ีเกิดขึ้นจริง. The 
Momentum. https://themomentum.co/gender-lgbtq-hate-crime. 

พิร เจริญเผ่า, สรัญ อินทร์สุวรรณ์ และสุธาวี กาฬวิเชียร. (2566). บทบาทของผู้มีความ
หลากหลายทางเพศในการขับเคลื่อนร่างพระราชบัญญัติสมรสเท่าเทียม . 
งานวิจัยปัญหาพิเศษ. รัฐศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาการเมืองและการปกครอง 
คณะศิลปศาสตร์และวิทยาศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 

ไพศาล ลิขิตปรีชากลุ. (ผู้แปล). (2551). หลักการยอกยาการต์าว่าดว้ยการใช้กฎหมาย
สิทธิมนุษยชนระหว่าง 
  ประเทศในประเด็นวิถีทางเพศและอัตลักษณ์ทางเพศ. พิมพ์ครั้งท่ี 1. 
กรุงเทพฯ : สำนักงาน 
  คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ.  
ยศพล สวสัดี. (2565, 17 สิงหาคม). พัฒนาการของศักดิ์ศรีความเปน็มนุษย์: 

ประวัติศาสตร์ของรากฐานแห่งความยั่งยืน. ศูนย์วิจัยและสนับสนุนเป้าหมาย
การพัฒนาท่ียั่งยืน. https://www.sdgmove.com/2022/08/17/voice-
of-sdg-move-01-dignity-development. 

รณภมูิ สมคัคีคารมย์. (2560). วิเคราะห์การพาดหัวข่าวและเนื้อหาจากหนังสือพิมพ์ 
และข่าวทางโทรทัศน์ตั้งแต่ปี 2557-2559. มูลนิธิสร้างความเข้าใจเรือ่ง
สุขภาพผูห้ญิง (สคส.) 

รพินท์ภัทร์ ยอดหล่อชัย. (2562, 16 กันยายน). ความหลากหลายทางเพศในสังคมไทย. 
คณะจติวิทยา จุฬาลงกรณม์หาวิทยาลัย. 
https://www.psy.chula.ac.th/th/feature-articles/gender-identity/. 



152    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

รุ่งทิวา หนักเพ็ชร. (2556). การเคลื่อนไหวทางการเมืองของกลุ่มอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมใน
จังหวัดน่าน ต่อโครงการโรงไฟฟ้าลิกไนตห์งสา. การค้นคว้าแบบอิสระ 
รัฐศาสตรมหาบัณฑิต สาขาการเมอืงและการปกครอง 
มหาวิทยาลยัเชียงใหม่. 

สภาพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. (2567) .ข่าวสภาพัฒน์ : ภาวะสังคมไทย
ไตรมาสสอง ปี 2567.  
https://www.nesdc.go.th/ewt_dl_link.php?nid=13634&filename=s
ocialoutlook_report. 

สุชีลา ตันชัยนันท์. (บรรณาธิการ). (2558) .จิตร ภูมิศักดิ์ และวิวาทะเรื่องเพศภาวะใน
สังคมไทย. กรุงเทพฯ :  
พี.เพลส. 

สุนทร คุณชัยมัง. (2555). โลกไซเบอร์กับขบวนการเคลื่อนไหวทางสงัคมแบบใหม่ของ
ไทย (พ.ศ. 2549- 
2554) วิทยานิพนธ์ ดุษฎีบัณฑิตสาขาการพัฒนาธรรมาภิบาล มหาวทิยาลัย
ราชภัฏจันทรเกษม. 

สาวตรี สุขศรี. (2564). การศึกษาการบังคับใช้พระราชบัญญัติความเท่าเทียมระหว่าง
เพศ พ.ศ. 2558 เพื่อประเมินผลสัมฤทธิ์ของกฎหมาย. กรุงเทพฯ : สถาบัน
พระปกเกล้า.  

สำนักข่าวอิสรา. (2567, 30 มิถุนายน). กางร่าง ‘พ.ร.บ.รับรองเพศฯ’ เพราะไม่ควรมี
ใครต้องถูกตัดสินจาก ‘คำนำหน้าช่ือ’. 
https://www.isranews.org/article/isranews-scoop/129716-isra-
12.html. 



                 วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
                                                                             ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  

 

 

 

153 

อารยา สุขสม. (2565). แนวทางการรับรองสิทธิในอัตลักษณ์ทางเพศของประเทศไทย 
ผ่านมุมมองของกฎหมายต่างประเทศ. SONGKLANAKARIN LAW 
JOURNAL, 5(1), 24-43.    

Amnesty International Thailand. (2561, 15 พฤษภาคม). สิทธิมนุษยชนคืออะไร?. 
https://www.amnesty.or.th/latest/blog/62/   

______. (ม.ป.ป.). สิทธิมนุษยชน...ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์. กรุงเทพฯ : แอมเนสตี้ 
อินเตอร์เนชั่นแนล ประเทศไทย.  

BBC Thai. (2567, 25 กันยายน). สมรสเท่าเทียมใช้บังคับ ม.ค. ปีหน้า เรื่องใดใช้สิทธิ
ได้ทันที เรื่องไหนต้องรอแก้กฎหมายเพิ่มเติม. 
https://www.bbc.com/thai/articles/crl8d6x62wdo. 

Debes, R. (2018, February 5). A History of Human Dignity. The Forum for 
Philosophy. https://blogs.lse.ac.uk/theforum/a-history-of-human-
dignity/ 

European Union Agency for Fundamental Rights. (2007). EU Charter of 
Fundamental Rights: Article 1 - Human dignity, Official Journal of 
the European Union. https://fra.europa.eu/en/eu-
charter/article/1-human-dignity 

GEN-ACT. (ม.ป.ป.). (ร่าง) พระราชบัญญัติรับรองอัตลักษณ์ทางเพศสภาพ การ
แ ส ด งอ อ ก ท า ง เพ ศ ส ภ าพ  แ ล ะ คุ ณ ลั ก ษ ณ ะ ท า ง เพ ศ  พ .ศ . ... .  . 
https://www.gen-act.org. 



154    วารสารคณะรัฐศาสตร์และรัฐประศาสนศาสตร์ มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี 
        ปีท่ี 1 ฉบับพิเศษ  
 

 

 

Ilaw. (2566, 29 กันยายน). เปิดข้อเสนอรับรองอัตลักษณ์ทางเพศ-คำนำหน้า จากร่าง
กฎหมาย 3 ฉบับ.  
  https://www.ilaw.or.th/articles/6232. 
______. (2567, 24 กันยายน). #สมรสเท่าเทยีม : เปิดกฎหมายแพ่งแก้ไขใหม่ บุคคล-

บุคคล สมรสได้ ไม่จำกดัแค่ชาย-หญิง
https://www.ilaw.or.th/articles/43563 

Kant, I. (1785). Groundwork of the Metaphysic of Morals. Gregor, M. 
(1997). (Ed). https://www.axiospress.com/wp-
content/uploads/Kant-Uncut-for-Website.pdf 

McManus, M. (2022). Kant’s Theory of Human Dignity. 
https://philosophynow.org/issues/150/Kants_Theory_of_Human_
Dignity 

UNDP & APTN. (2560). การรับรองเพศสถานะ ตามกฎหมายในประเทศไทย: การ
ทบทวนกฎหมายและนโยบาย. 
https://www.undp.org/sites/g/files/zskgke326/files/migration/th/ 
a25677aa2436e514f812698dae1242a285922bb5cc8feb1fde38d6e
860adff92.pdf 

Yogyakartaprinciples. (2017, November 10). The Yogyakarta Principles 
plus 10. https://yogyakartaprinciples.org/wp-
content/uploads/2017/11/A5_yogyakartaWEB-2.pdf. 

 
 


