
กระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข ตามหลกัพระพุทธศาสนา 
The Process of Enhancing Goodness and Happiness Skill  

According to Buddhist Principles 
 

พระมหาศรายุทธ ธีรปญฺโญ (ดีนาน) 
Phramaha Sarayut Teerapanyo (Deenan) 

วิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Corresponding Author’s Email: Sarayutdeenan061@gmail.com 
 

วันที่รับบทความ: 11 กันยายน 2568; วันที่แก้ไขบทความ 21 ตุลาคม 2568; วันที่ตอบรับบทความ: 25 ตุลาคม 2568 
Received: 11 September 2025; Revised: 21 October 2025; Accepted: 25 October 2025 

 
บทคัดย่อ 

กระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข ตามหลักพระพุทธศาสนามีวัตถุประสงค์  เพื่อวิเคราะห์
หลักธรรมที่ส่งผลต่อการสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข และเพื่อเสนอกระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุขตาม
หลักพระพุทธศาสนา การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยวิธีวิเคราะห์เชิงพรรณนา 

ผลการศึกษาพบว่า 1. หลักธรรมที่ผลต่อการสร้างทักษะความเก่งได้แก่อิทธิบาท 4 โดยในการ
ประพฤติปฏิบัติตามแนวคิดอิทธิบาท 4 นั้น หลักธรรมที่ส่งผลต่อการสร้างทักษะความดีได้แก่หลักสัปปุริสธรรม
หลักธรรมที่ส่งผลต่อการสร้างทักษะด้านการดำรงชีวิตอย่างมีความสุขได้แก่สังคหวัตถุ 4 คือหลักธรรมสำคัญใน
พระพุทธศาสนา เป็นแนวทางที่ใช้ในการส่งเสริมความสามัคคีและความสัมพันธ์ที่ดีในสังคม  2. กระบวนการ
เสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุขตามหลักพระพุทธศาสนา กลไกที่นำไปสู่การสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข ในสมัย
พุทธกาลพระพุทธเจ้าทรงอนุเคราะห์สรรพสัตว์ทั้งหลาย  เพื่อมุ่งหวังประโยชน์สุขในปัจจุบันคือพระนิพพาน 
พุทธวิธีชนะความทุกข์ พุทธวิธีคือ วิธีตามแบบของชาวพุทธชนะทุกข์ทั้งปวง  แต่หมู่สัตว์มีอุปนิสัยไม่เท่ากัน 
ส่วนผู้อบรมอินทรีย์มาน้อยไม่สามารถบรรลุสัจจะธรรมได้พระองค์ทรงแนะแนวทางขั้นพื้นฐานด้วยการให้ทาน 
รักษาศีล เจริญภาวนา ซึ่งเป็นแนวทางที่สามารถพัฒนาขึ้นสูงได้ตามลำดับโดยพระพุทธองค์จะทรงพิจารณา
บุคคล สถานที่ อุปนิสัยของบุคคลอยู่ ณ สถานที่นี้ใครจะมีอุปนิสัยใคร่รู้พระสัทธรรม พระพุทธองค์ถ้วนทั่วนั้น
เป็นสำคัญท่ีจะสมควรรู้ธรรมที่จะทรงแสดงนั้นอย่างแจ่มแจ้งในการแสดงธรรมของพระพุทธเจ้าทั้ง 10 ลักษณะ
นั้น พระพุทธเจ้าจะไม่ใช้ลักษณะหนึ่งลักษณะใดเฉพาะ สลับสับเปลี่ยนหมุนเวียนไปมาหลายลักษณะ  ที่ทรง
แสดงธรรมแต่ละครั้งสิ่งที่ตถาคตตรัสรู้นั้นมีมากเท่ากับใบไม้ทั้งป่า สิ่งที่ทรงเอามาสอนเท่ากับใบไม้กำมือเดยีว  
จะทรงใช้ลักษณะธรรมไหนกี่ครั้งก็ตาม  พุทธบริษัทฟังเข้าใจเนื้อความอย่างถูกต้องหมดจด เกิดปัญญาทำลาย
อาสวะกิเลสถือว่าสำริดประโยชน์  กรณีศึกษาการดำรงชีว ิตฆราวาสแบบเก่ง ดี มีสุขในสมัยพุทธกาล
ประกอบด้วย ท่านอนาถบิณฑิกเศรษฐี พระเจ้าพิมพิสาร พระเจ้าปเสนทิโกศล หมอชีวกโกมารภัจจ์ นางปชาบ
ดีโคตมีหรือพระมหาปชาบดีเถรี นางวิสาขา พระนางสามาวดี  และนางขุชชุตตรา ตัวแบบการเสริมสร้างทักษะ
เก่ง ดี มีสุขตามหลักพระพุทธศาสนา พบว่าในสมัยพุทธกาล การสร้างทักษะที่เก่ง ดี มีสุข อาศัยกลไกหลาย  
 
 



Journal of Interdisciplinary Study Education Science Vol.1 No. 5 (September-October 2025) | 2 

 

ประการที่มีรากฐานจากคำสอนของพระพุทธเจ้า ซึ่งมีจุดมุ่งหมายในการพัฒนาทั้งด้านจิตใจและกายภาพ 
เพ่ือให้บุคคลสามารถดำรงชีวิตอย่างมีคุณค่าและเป็นสุข 
 
คำสำคัญ: กระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข,หลักพระพุทธศาสนา 
 
Abstract 

The Process of  Enhancing Goodness and Happiness Skill According to Buddhist 
Principles. The objectives of this study are to analyze the Buddhist doctrines that contribute 
to the development of competence, virtue, and well-being, and to propose a process for 
enhancing these skills in accordance with Buddhist principles. This research employed a 
qualitative approach through descriptive analysis. 

1.The findings revealed that the doctrine contributing to the cultivation of competence 
is the Four Bases of Accomplishment (Iddhipāda 4). The practice of these principles fosters 
diligence, effort, and determination in achieving goals. The doctrine contributing to the 
cultivation of virtue is the Seven Qualities of a Noble Person (Sappurisa-dhamma), which 
emphasize ethical conduct and moral discernment. The doctrine contributing to the 
cultivation of well-being is the Four Bases of Social Harmony (Saṅgahavatthu 4), which serve 
as essential Buddhist principles promoting social cohesion and harmonious relationships within 
communities. 2. The Process of Enhancing the Skills of Competence, Virtue, and Well-being 
According to Buddhist Principles In the Buddha’s time, the mechanisms leading to the 
development of competence, virtue, and well-being were rooted in his compassionate 
guidance for all beings, aiming ultimately at liberation (Nibbāna)—the Buddhist way of 
transcending suffering. The Buddha recognized the diversity of individual dispositions: while 
some with limited spiritual faculties could not directly realize ultimate truth, he introduced 
foundational practices such as generosity (dāna), morality (sīla), and meditation (bhāvanā). 
These practices functioned as progressive steps that individuals could develop according to 
their capacities. The Buddha’s pedagogical approach emphasized contextualization—taking 
into account the characteristics of persons, circumstances, and dispositions. His teachings were 
delivered with clarity and precision, following ten modes of instruction, which he employed 
flexibly and interchangeably. The simile of the leaves illustrates this point: what the Buddha 
realized is vast like all the leaves in a forest, but what he chose to teach was like a handful 
of leaves—sufficient for the realization of wisdom and the eradication of mental defilements. 
Case studies of exemplary lay followers in the Buddha’s era who embodied competence, 
virtue, and well-being include Anāthapiṇḍika the householder, King Bimbisāra, King Pasenadi 
Kosala, Jīvaka Komārabhacca the royal physician, Mahāpajāpati Gotamī, Visākhā, Queen 
Sāmāvatī, and Khujjuttarā. These figures demonstrate how the Buddhist way of life provided 
models of holistic development that integrated material competence, moral excellence, and 
spiritual well-being. The model of enhancing competence, virtue, and well-being in the 



3 | วารสารสหวิทยาการศึกษาครศุาสตร์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2568) 

Buddhist tradition is thus grounded in multiple mechanisms derived from the Buddha’s 
teachings. Its ultimate purpose is the integrated development of both mental and physical 
dimensions, enabling individuals to live meaningful and fulfilling lives in accordance with the 
Dhamma. 

 
Keywors: The Process of Enhancing Goodness and Happiness Skill, Buddhist Principles 
 
บทนำ 

พระพุทธศาสนามุ่งเน้นให้ผู้ศึกษาเข้าใจสภาวะของสิ่งต่าง ๆ ตามความเป็นจริง แม้เหตุการณ์หรือ
อารมณ์จะผ่านพ้นไปแล้ว ก็สามารถนำมาพิจารณาเพื่อวิเคราะห์และสร้างประสบการณ์เชิงปัญญาได้ เมื่อเผชิญ
สถานการณ์ลักษณะเดียวกันอีกครั้ง ผู้เรียนย่อมมีความพร้อมที่จะรับมือและป้องกันตนเองได้อย่างเหมาะสม 
พระพุทธศาสนาจึงมีบทบาทสำคัญต่อวิถีชีวิตและวัฒนธรรมไทย โดยสะท้อนผ่านความสัมพันธ์อันแนบแน่น
ระหว่างศาสนาและชาติไทย (พุทธทาสภิกขุ, 2512; พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ, 2562) 

ในสังคมปัจจุบัน ความก้าวหน้าทางวัตถุและวิทยาศาสตร์กลับส่งผลให้มนุษย์มีแนวโน้มแยกตัวจาก
สังคมมากขึ ้น ความสัมพันธ์และความรู ้ส ึกเป็นส่วนหนึ ่งของชุมชนลดลง ขณะเดียวกัน แนวคิดทาง
พระพุทธศาสนาชี้ให้เห็นว่า “ตนเป็นที่พึ่งแห่งตน” หมายถึงการมีสติและวิจารณญาณในการดำเนิ นชีวิต โดย
ยอมรับความจริงของความสัมพันธ์อันซับซ้อนระหว่างมนุษย์ ธรรมชาติ และจักรวาล (ไอน์สไตน์ อ้างใน พุทธ
ทาสภิกขุ, 2512) พระพุทธศาสนาเน้นการไม่ทำชั่ว การทำความดี และการทำจิตใจให้บริสุทธิ์ แต่ความยึดมั่น
ถือมั่นมักเป็นต้นเหตุแห่งความทุกข์ จึงต้องฝึกการคิดอย่ างมีเหตุผล เพื่อพัฒนามนุษย์ให้เป็นผู้สามารถคิด 
วิเคราะห์ และตัดสินใจได้อย่างถูกต้อง สอดคล้องกับแนวทางของพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 
2562 ที่มุ่งพัฒนาคนไทยให้มีคุณภาพรอบด้าน ทั้งด้านร่างกาย จิตใจ สติปัญญา คุณธรรม และวัฒนธรรม 
(พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ, 2562) 

นโยบายการศึกษาภาคบังคับจึงมีเป้าหมายให้เยาวชนสามารถแยกแยะความดี ความชั่ว และดำรงตน
ในสังคมอย่างสันติ ขณะเดียวกันความเจริญทางวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีที่ขาดการคิดเชิงวิจารณญาณ อาจ
ทำให้เยาวชนหลงไปในพฤติกรรมที่ก่อให้เกิดปัญหาสังคม เช่น การพนันหรืออาชญากรรม ดังนั้ น การบูรณา
การหลักไตรสิกขาเข้ากับการศึกษา จึงเป็นแนวทางสำคัญในการสร้างเยาวชนที่มีคุณธรรม ความรู้ และทักษะที่
จำเป็นต่อการอยู่ร่วมกันในสังคมโลก โดยกรมวิชาการได้กำหนดลักษณะของ “คนดี เก่ง และมีความสุข” ว่า 
คนดี คือ ผู้มีวินัย เคารพสิทธิของตนเองและผู้อื่น พร้อมดำรงตนด้วยค่านิยมประชาธิปไตย คนเก่ง คือ ผู้มี
ทักษะการคิด การแก้ปัญหา และการทำงานร่วมกับผู้อื่นได้อย่างสร้างสรรค์ ส่วนคนมีความสุข คือ ผู้ที่มีสุข
ภาวะกายและใจสมบูรณ์ สามารถยอมรับตนเอง มองโลกในแง่ดี และอยู่ร่วมกับผู้อื ่นอย่างกลมกลืน (กรม
วิชาการ, อ้างใน พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ, 2562) 

จากเหตุผลดังกล่าว ผู้วิจัยจึงเห็นความจำเป็นในการพัฒนากระบวนการเสริมสร้างคุณลักษณะ “เก่ง ดี 
มีสุข” ตามหลักพระพุทธศาสนา เพ่ือนำไปประยุกต์ใช้ในการจัดการศึกษาในโรงเรียนพระปริยัติธรรมต่อไป 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพื่อวิเคราะห์หลักธรรมที่ส่งผลต่อการสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข 

2. เพื่อเสนอกระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุขตามหลักพระพุทธศาสนา 
 



Journal of Interdisciplinary Study Education Science Vol.1 No. 5 (September-October 2025) | 4 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเอกสาร (Documentary Research) ซึ่งมีข้ันตอนคือ  (1) กำหนดประเด็น

ในการค้นคว้าให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของการวิจัยและปัญหาการวิจัยที่ต้องการทราบ  (2)  กำหนด
ฐานข้อมูลที่ใช้ในการศึกษา  อันประกอบด้วยฐานข้อมูลที่ได้จากแหล่งปฐมภูมิ (Primary Source)  คือ  คัมภีร์
พระไตรปิฎก  อรรถกถาหรือฎีกา  ชั้นรองลงมา  และแหล่งข้อมูลทุติยภูมิ  (Secondary Source) ได้แก่  
หนังสือเอกสาร บทความวิทยานิพนธ์และสารบรรณอื่นๆ ที่เกี่ยวข้อง  (3)  สังเคราะห์ข้อมูล ตรวจสอบข้อมูล
ให้มีความถูกต้อง  จากข้อมูลที่ได้มาจากแหล่งต่างๆ ซึ่งจะดำเนินการ เก็บรวบรวมข้อมูลในประเด็นเดียวกัน  
แล้วนำมาวิเคราะห์ข้อมูลเพื่อให้ได้มาซึ่งองค์ความรู้ ใหม่จากการกลั่นกรองจัดระบบข้อมูล  ด้วยการจำแนก  
และแปลความโดยวิเคราะห์ผลตามวัตถุประสงค์ของการวิจัยเป็นสำคัญ โดยในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ออกแบบ
ด้วยวิธีวิจัยวิจัยเชิงคุณภาพ  และสรุปผลเชิงพรรณนา 
 
ผลการวิจัย 

กระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข ตามหลักพระพุทธศาสนา สรุปผลได้ดังนี้ 
1. หลักธรรมที่ผลต่อการสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข 
การสร้างทักษะความเก่งตามหลักพระพุทธศาสนามีความสัมพันธ์กับ สัปปุริสธรรม ซึ่งสามารถนำมา

สังเคราะห์กับแนวคิดด้านทักษะความเก่งได้ โดยมีตัวบ่งชี้สำคัญ เช่น การพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่อง การรู้
หลักการและกฎเกณฑ์ที่เกี ่ยวข้องกับการดำเนินชีวิต การแสวงหาความรู ้จากแหล่งข้อมูลที ่หลากหลาย 
ความสามารถในการรวบรวม วิเคราะห์ แปลความ และประยุกต์ใช้ข้อมูลเพื่อแก้ปัญหา ตลอดจนการจัดการ
ตนเอง การมีความรับผิดชอบ การทำงานอย่างเป็นระบบ การวางแผนและวิเคราะห์งาน การสร้างปฏิสัมพันธ์ที่
ดี การบริหารเวลา การปรับตัวให้เหมาะสมกับสถานการณ์ การเข้าใจตนเองและผู้อื ่น การยอมรับความ
แตกต่างระหว่างบุคคล และการรักษากฎเกณฑ์ของสังคม (พระพรหมคุณาภรณ์, 2555) 

ในด้านทักษะความดี มีรากฐานมาจาก สุจริต 3 ซึ่งสามารถประยุกต์เชื่อมโยงกับแนวคิดการสร้าง
ความดีได้ โดยมีลักษณะสำคัญ เช่น การมีวินัย ความใฝ่รู้ การควบคุมตนเอง ความรับผิดชอบ ความซื่อสัตย์ 
ความขยัน ความตรงต่อเวลา ความอดทน ความร่วมมือ การเคารพสิทธิของผู้อื่น การเสียสละ การเห็นอกเห็น
ใจ การยอมรับความคิดเห็นที่แตกต่าง การเคารพกฎเกณฑ์สังคม ตลอดจนการมองโลกในแง่ดีและยึดถือ
สัมมาทิฏฐิเป็นหลักในการดำเนินชีวิต (พระธรรมปิฎก, 2543) 

ส่วนทักษะการดำรงชีวิตอย่างมีความสุขนั้น สะท้อนถึงการมีจิตใจที่มั่นคงและสมดุล ปราศจากความ
ขัดแย้งภายใน มีความเชื่อมั่นและเข้าใจตนเอง สามารถเผชิญปัญหาด้วยเหตุผลและสติ มีสุขภาวะทั้งกายและ
ใจ พึงพอใจต่อการกระทำที่ถูกต้องตามหลักธรรม ฟังความคิดเห็นของผู้อื่น มีความรักและไว้วางใจในมนุษย์ 
การทำประโยชน์เพื่อส่วนรวม รวมทั้งการปฏิบัติธรรมและการเข้าถึงสภาวะทางจิตขั้นสูงซึ่งนำไปสู่ความสงบสุข
สูงสุดหรือพระนิพพาน (พุทธทาสภิกขุ, 2548) 

2. กระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุขตามหลักพระพุทธศาสนา 
กลไกที่นำไปสู ่การพัฒนาทักษะ “เก่ง ดี มีสุข” ในสมัยพุทธกาล อธิบายได้ว่าเป็นผลจากการมี 

กัลยาณมิตร ซึ่งประกอบด้วยคุณลักษณะสำคัญ ได้แก่ ความน่ารัก (ปิโย) ความน่าเคารพ (ครุ) ความน่ายกย่อง 
(ภาวนีโย) ความสามารถในการสอนอย่างมีประสิทธิภาพ (วัตตาจะ) ความอดทนต่อถ้อยค ำของผู ้ อ่ืน  
(วจนักขโม) ความสามารถในการอธิบายเรื่องที่ลึกซ้ึง (คัมภีรัญจะ กะถังกัตตา) และการไม่ชักนำไปในทางเสื่อม 
(โน จัฎฐาเน นิโยชเย) (พระไตรปิฎก, 2539) นอกจากนี้ ยังมี ปรโตโฆสะ หรือเสียงจากภายนอก และ โยนิโส
มนสิการ ซึ่งหมายถึงการคิดอย่างมีระบบและเป็นเหตุเป็นผล อาทิ การพิจารณาอิทัปปัจจยตา การวิเคราะห์



5 | วารสารสหวิทยาการศึกษาครศุาสตร์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2568) 

องค์ประกอบ การมองตามหลักไตรลักษณ์ การพิจารณาอริยสัจ 4 และการมองเห็นคุณค่าแท้กับคุณค่าเทียม 
เป็นต้น (พระธรรมปิฎก, 2541) 

วิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสมัยพุทธกาลยังสะท้อนถึงการใช้กลยุทธ์การสอนที่หลากหลาย เช่น 
การใช้อุทาหรณ์และนิทาน การยกอุปมาอุปไมย การใช้สื่อธรรมชาติ การสาธิตโดยการกระทำให้เห็น การใช้
ภาษาอย่างสร้างสรรค์ การเลือกบุคคลผู้ฟังธรรม การคำนึงถึงกาลเทศะ ตลอดจนการให้รางวัลและการลงโทษ 
(ชยสาโรภิกขุ, 2552) 

ตัวอย่างบุคคลสำคัญในสมัยพุทธกาลที่ดำเนินชีวิตตามหลัก “เก่ง ดี มีสุข” ได้แก่ อนาถบิณฑิกเศรษฐี 
พระเจ้าพิมพิสาร พระเจ้าปเสนทิโกศล หมอชีวกโกมารภัจจ์ พระนางปชาบดีโคตมี นางวิสาขา นางสามาวดี 
และนางขุชชุตตรา แต่ละท่านแสดงพฤติกรรมสอดคล้องกับหลักธรรม เช่น กัลยาณมิตร โยนิโสมนสิการ สุจริต 
3 สัปปุริสธรรม และปรโตโฆสะ อันเป็นรากฐานของการดำรงชีวิตอย่างสมดุลทั้งด้านโลกียะและโลกุตระ 
(พรหมคุณาภรณ์, 2547) ดังนั้น กระบวนการเสริมสร้างทักษะ “เก่ง ดี มีสุข” ตามหลักพระพุทธศาสนา  
จึงอธิบายได้เป็น 3 ระดับ ได้แก่ 

1. องค์ประกอบภายนอกที่เกื้อกูล เช่น การมีเพื่อนดี คำสอน และสิ่งแวดล้อมทางสังคมที่เอื้อต่อการ
พัฒนาปัญญา 

2. องค์ประกอบภายใน คือการใช้โยนิโสมนสิการ หรือการคิดอย่างแยบคาย เพ่ือนำไปสู่การแก้ปัญหา
และการเข้าถึงความจริง 

3.การบรรลุสัมมาทิฏฐิ ซึ่งนำไปสู่การปฏิบัติสุจริต 3 และสัปปุริสธรรม อันเป็นปัจจัยแห่งความสุขทั้ง
ในทางโลกและทางธรรม (พระธรรมโกศาจารย์, 2548) 

 
อภิปรายผล 

กระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข ตามหลักพระพุทธศาสนา มีประเด็นการอภิปรายผล ดังนี้ 
ประเด็นที่ 1: หลักธรรมท่ีผลต่อการสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข 
หลักธรรมกับการพัฒนาทักษะความเก่ง หลักสัปปุริสธรรมสามารถประยุกต์ใช้เป็นพื้นฐานในการสร้าง

ทักษะความเก่ง โดยสัมพันธ์กับตัวชี้วัดด้านการพัฒนาตนเอง เช่น การเรียนรู้และพัฒนาตนอย่างต่อเนื่อง การ
รู้จักกฎเกณฑ์และหลักการของสิ่งที่เกี ่ยวข้องในชีวิตประจำวัน การเข้าถึงและแสวงหาความรู้จากแหล่งที่
หลากหลาย การวิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูล รวมถึงการนำข้อมูลไปใช้แก้ปัญหาอย่างเหมาะสม ทั้งยัง
ครอบคลุมการบริหารตนเอง เช่น การจัดลำดับความสำคัญ การวางแผน การบริหารเวลา การปรับตัวตาม
สถานการณ์ และการสร้างปฏิสัมพันธ์เชิงบวกกับผู้อ่ืน (พระธรรมโกศาจารย์, 2548; พรหมคุณาภรณ์, 2547) 

หลักธรรมกับการพัฒนาทักษะความดี 
หลักสุจริต 3 (กายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต) มีส่วนช่วยสร้างทักษะความดี อันสะท้อนผ่านพฤติกรรม

ที่มีวินัย ความซื่อสัตย์ ความรับผิดชอบ ความเสียสละ ความอดทน การเคารพสิทธิของผู้อื่น การฟังความ
คิดเห็น การร่วมมือกับผู ้อื ่น และการมีสัมมาทิฏฐิ ซึ ่งสอดคล้องกับคุณลักษณะของพลเมืองที่ ดีในสังคม  
(พระธรรมปิฎก, 2541; ชยสาโรภิกขุ, 2552) 

หลักธรรมกับการพัฒนาทักษะการดำรงชีวิตอย่างมีความสุข 
ทักษะด้านการดำรงชีวิตอย่างมีความสุขสัมพันธ์กับการใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เช่น การมี

ความคิดท่ีเป็นเหตุเป็นผล การไม่ขัดแย้งในจิตใจ การยอมรับตนเอง ความมั่นคงทางอารมณ์ และการใช้ชีวิตที่มี
ความหมายผ่านการปฏิบัติธรรมและการเข้าถึงธรรมชั้นสูง โดยมีงานวิจัยร่วมสมั ยสนับสนุน เช่น งานของ 
กนกวรรณ วังมณี (2554) ที่พัฒนาโปรแกรมพัฒนาตนเองเพื่อเสริมสร้างความสุขในวัยรุ่นไทย พบว่าหลังการ



Journal of Interdisciplinary Study Education Science Vol.1 No. 5 (September-October 2025) | 6 

 

เข้าร่วมโปรแกรม วัยรุ่นมีระดับความสุขเพ่ิมขึ้นอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติในด้านความพึงพอใจในชีวิต การมอง
โลกในแง่ดี การเห็นคุณค่าในตนเอง และความสัมพันธ์กับผู้อื่น ส่วนงานวิจัยของ พนมสรวง จิตธนะสุวรรณ 
(2554) ที่ศึกษาความสุขสมบูรณ์ของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 6 ในจังหวัดนครราชสีมา พบว่าภาวะความสุข
สมบูรณ์โดยรวมอยู่ในระดับปานกลาง โดยมิติด้านร่างกายและจิตวิญญาณอยู่ในระดับสูง และผลสัมฤทธิ์
ทางการเรียนมีความสัมพันธ์กับความสุขสมบูรณ์ด้านจิตวิญญาณอย่างมีนัยสำคัญ 

ดังนั้น สามารถสรุปได้ว่า หลักธรรมในพระพุทธศาสนามีบทบาทโดยตรงต่อการสร้างทักษะเก่ง ดี และ
มีสุข ทั้งในมิติการพัฒนาตนเอง การสร้างความรับผิดชอบเชิงศีลธรรม และการเสริมสร้างคุณภาพชีวิตอย่าง
สมบูรณ์ (พระธรรมโกศาจารย์, 2548; กนกวรรณ, 2554; พนมสรวง, 2554) 

ประเด็นที่ 2 กระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุขตามหลักพระพุทธศาสนา 
กลไกการสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุขในสมัยพุทธกาลการพัฒนาทักษะเก่ง ดี มีสุขในสมัยพุทธกาลอาศัย

กลไกสำคัญ 3 ประการ ได้แก่ กัลยาณมิตร, ปรโตโฆสะ, และ โยนิโสมนสิการ 
กัลยาณมิตร หมายถึงผู้ชี้นำและสนับสนุนการดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง โดยมีลักษณะ เช่น ความน่ารัก  

(ปิโย) ความน่าเคารพ (ครุ) ความน่ายกย่อง (ภาวนีโย) ความสามารถในการสั่งสอน (วัตตาจะ) ความอดทนต่อ
ถ้อยคำของผู้อื่น (วจนักขโม) การอธิบายหลักธรรมอันลึกซึ้งได้ (คัมภีรัญจะกถังกัตตา) และการไม่ชักนำไป
ในทางเสื่อม (โนจัฏฐาเนนิโยชเย) (พระพรหมคุณาภรณ์, 2547) ปรโตโฆสะ คือการรับฟังเสียงและความคิดเห็น
จากภายนอกซึ่งเป็นประโยชน์ต่อการเรียนรู้และการพัฒนาปัญญา โยนิโสมนสิการ เป็นกระบวนการคิดอย่าง
แยบคาย เช่น การพิจารณาเหตุปัจจัย (อิทัปปัจจยตา) การวิเคราะห์องค์ประกอบ การใช้หลักอริยสัจ 4 การ
มองเห็นความสัมพันธ์เชิงเหตุผล การตระหนักถึงคุณและโทษ รวมถึงการคิดอยู่กับปัจจุบันและการวิเคราะห์
อย่างมีเหตุผล (พระธรรมโกศาจารย์, 2548) 

วิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าทรงใช้วิธีการหลากหลายเพ่ือการเผยแผ่ธรรม เช่น การยก
นิทานและอุทาหรณ์ การเปรียบเทียบอุปมาอุปไมย การใช้สื่อธรรมชาติรอบตัว การแสดงด้วยการปฏิบัติให้ดู
เป็นตัวอย่าง การเลือกใช้ภาษาที่เหมาะสม การเลือกบุคคลที่ควรสอน การใช้เวลาและโอกาสที่เหมาะสม 
ตลอดจนการให้รางวัล การลงโทษ และการแก้ปัญหาเฉพาะหน้าอย่างมีปัญญา (พระธรรมปิฎก, 2541) 

กรณีศึกษาในสมัยพุทธกาลตัวอย่างบุคคลในสมัยพุทธกาลที่สะท้อนการดำเนินชีวิตแบบเก่ง ดี มีสุข 
ได้แก่ 

อนาถบิณฑิกเศรษฐี ผู้ถึงพระโสดาบัน มีความศรัทธาในพระพุทธศาสนา รู้จักวางตน และทำประโยชน์
เพ่ือสังคม สอดคล้องกับหลักกัลยาณมิตรและสัปปุริสธรรม 

พระเจ้าพิมพิสาร กษัตริย์ผู้ทำนุบำรุงพระศาสนา ครองราชย์โดยธรรม และปฏิบัติธรรมอย่างจริงจัง 
พระเจ้าปเสนทิโกศล ผู ้ปกครองด้วยความเป็นธรรม สนับสนุนทุกศาสนา แต่ให้ความสำคัญต่อ

พระพุทธศาสนา 
หมอชีวกโกมารภัจจ์ ผู้มีความเชี่ยวชาญด้านการแพทย์ อุทิศตนเพื่อพระศาสนา 
พระนางปชาบดีโคตมี ผู้เป็นต้นแบบของภิกษุณี ปฏิบัติธรรมจนบรรลุพระอรหันต์ 
นางวิสาขา มหาอุบาสิกา ผู้สนับสนุนพระศาสนาอย่างม่ันคงและประพฤติตามคุณธรรมของกุลสตรี 
นางสามาวดี และ นางขุชชุตตรา ผู้มีเมตตา อดทน และสามารถเผยแผ่พระธรรมได้อย่างลึกซึ้ง 
ตัวแบบการเสริมสร้างทักษะ จากการศึกษาพบว่า องค์ประกอบภายนอก (กัลยาณมิตรและ 

ปรโตโฆสะ) และ องค์ประกอบภายใน (โยนิโสมนสิการ) มีบทบาทต่อการสร้างสัมมาทิฏฐิ ซึ่งเป็นพื้นฐานให้
บุคคลปฏิบัติสุจริต 3 และสัปปุริสธรรม นำไปสู่ความสุขทั้งทางโลกและทางธรรม (พระธรรมโกศาจารย์, 2548; 
พระพรหมคุณาภรณ์, 2547) งานวิจัยร่วมสมัย เช่น ของ กนกวรรณ วังมณี (2554) พบว่า โปรแกรมพัฒนา



7 | วารสารสหวิทยาการศึกษาครศุาสตร์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2568) 

ตนเองสามารถเสริมสร้างความสุขในวัยรุ่นไทยได้อย่างมีนัยสำคัญ โดยเฉพาะด้านความพึงพอใจในชีวิต การ
มองโลกในแง่ดี และสัมพันธภาพกับผู้อื ่น ขณะที่ พนมสรวง จิตธนะสุวรรณ (2554) พบว่าภาวะความสุข
สมบูรณ์ของนักเรียนมัธยมศึกษามีระดับปานกลาง และผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนสัมพันธ์กับความสุขสมบูรณ์
ด้านจิตวิญญาณอย่างมีนัยสำคัญ 

 
สรุป 

 กระบวนทางพุทธธรรมวางฐาน “เก่ง ดี มีสุข” ด้วยสัปปุริสธรรมหนุนการรู้คิดและการจัดการตน 
(“เก่ง”) ควบคู่สุจริต 3 ที่หล่อหลอมวินัย ความซื่อสัตย์ และความรับผิดชอบ (“ดี”) สุขภาวะเกิดจากใจที่มั่นคง 
ใช้สติ เหตุผล เข้าใจตนและผู้อื่น มุ่งประโยชน์ส่วนรวม (“มีสุข”) กลไกสำคัญคือกัลยาณมิตรและปรโตโฆสะ
เป็นแรงหนุนภายนอก ส่วนโยนิโสมนสิการเป็นเครื่องมือภายในให้เห็นเหตุ  ปัจจัยและคุณค่าแท้ เมื่อปัจจัย
เหล่านี้ก่อสัมมาทิฏฐิ ย่อมนำไปสู่การปฏิบัติสุจริต 3 และสัปปุริสธรรม เกิดสมดุลทั้งโลกียะ โลกุตระ เชิงปฏิบัติ 
ควรออกแบบกิจกรรมที่บ่มเพาะการคิดเป็นระบบ สร้างวัฒนธรรมกัลยาณมิตร และประเมิน “เก่ง  ดี มีสุข” 
แบบบูรณาการเพ่ือความยั่งยืน  
 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการวิจัยในเรื่อง กระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข ตามหลักพระพุทธศาสนาผู้วิจัยมี
ความเห็นที่ขอเสนอแนะเพ่ือให้เป็นประโยชน์ในการศึกษาสำหรับผู้ที่สนใจต่อไปดังนี้คือ 

1. ข้อเสนอแนะเชิงวิชาการ 
เนื่องจากการวิจัยครั้งนี้ มี 1) เพื่อวิเคราะห์หลักธรรมที่ส่งผลต่อการสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข 2) เพ่ือ

เสนอกระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุขตามหลักพระพุทธศาสนา  ที ่เป็นการนำเอาหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนาที่ มาปรับรูปแบบวิธีในการสอนและการนำไปใช้ แต่ยังคงหลักการดั้งเดิมของพระพุทธศาสนา
เอาไว้ โดยวิธีการที่ออกมาจะเป็นรูปแบบของความเรียบง่ายและมีขั ้นตอนปฏิบัติที ่ให้เอาไปใช้ได้จริงใน
ชีวิตประจำวันเป็นกุศโลบาย ที่ทำให้เกิดความสะดุดใจผู้ศึกษาให้อยากเข้ามาลองปฏิบัติ และเป็นขั้นตอนที่
สามารถรักษาสภาวะของจิตใจได้เป็นอย่างดี 

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงมีข้อเสนอแนะสำหรับท่านที่สนใจจะทำการศึกษาวิจัยต่อไปตามแง่ทฤษฏี ต่างๆ 
โดยเฉพาะในแง่ของพระพุทธศาสนา ควรศึกษาในแง่ของการนำไปปฏิบัติใช้ได้จริง และต้องหาจุดเด่นของการ
ใช้ภาษาที่สามารถดึงดูดความสนใจของบุคคลทุกวัย ตั้งแต่เด็ก เยาวชน และผู้ใหญ่ ซึ่งจะทำให้เกิดประโยชน์
หลายๆ ด้าน โดยเฉพาะแง่ของการนำไปประยุกต์พัฒนาพฤติกรรมของบุคคล และเพ่ือให้เกิดความต่อเนื่องกับ
งานที่ผู้วิจัยได้ศึกษาแล้วนี้ อันจะเป็นประโยชน์อย่างยิ่ง 

2. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
1) ศึกษาวิเคราะห์กระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุขตามหลักพระพุทธศาสนาเพ่ือใช้ในการ

พัฒนาศีลธรรมในสังคมอย่างมีประสิทธิภาพ 
2) ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างกระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข ตามหลักพระพุทธศาสนา

กับการแก้ปัญหาของเยาวชนในสังคมไทย 
3) ศึกษากระบวนการเสริมสร้างทักษะเก่ง ดี มีสุข ตามหลักพระพุทธศาสนากับการใช้เทคโนโลยี

สมัยใหม่เพื่อการใช้ชีวิตอย่างมีความสุขในสังคม  
 
 



Journal of Interdisciplinary Study Education Science Vol.1 No. 5 (September-October 2025) | 8 

 

เอกสารอ้างอิง 
กระทรวงศึกษาธิการ. (2545). หลักสูตรการศึกษาขั้นพื้นฐาน พุทธศักราช 2544. กรุงเทพฯ: องค์การรับส่ง

สินค้าและพัสดุภัณฑ์ (ร.ส.พ.). 
กนกวรรณ วังมณี. (2554). การพัฒนาความสุขของวัยรุ่นไทย โดยใช้โปรแกรมพัฒนาตนเอง  (วิทยานิพนธ์

การศึกษามหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 
กรมวิชาการ. (2541). การวิจัยเพื่อพัฒนากาเรียนรู้ตามหลักสูตรการศึกษาขั้นพื้นฐานกองวิจัยทางการศึกษา. 

กรุงเทพฯ: กรมวิชาการ. 
กรมวิชาการ. (2544). หลักสูตรการศึกษาข้ันพื้นฐาน พุทธศักราช 2544. กรุงเทพฯ: สำนักงานปฏิรูปการศึกษา. 
โกวิท ประวาลพฤกษ์. (2535). การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์สำหรับอนาคต. กรุงเทพฯ: ศูนย์พัฒนาหนังสือ  กรม

วิชาการ. 
พนมสรวง จิตธนะสุวรรณ. (2552). ปัจจัยที ่มีความสัมพันธ์กับภาวะความสุขสมบูรณ์ของนักเรียนชั้น

มัธยมศึกษาปีที่ 6 อำเภอเมืองนครราชสีมา จังหวัดนครราชสีมา (วิทยานิพนธ์ครศุาสตร มหาบัณฑิต). 
มหาวิทยาลัยราชภัฏนครราชสีมา. 

พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (ม.ป.ป.). วิธีบูรณาการพระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่. ม.ป.ท. 
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2530). ความสำคัญของพระพุทธศาสนาในฐานะศาสนาประจำชาติ. 

กรุงเทพฯ: การศาสนา. 
พุทธทาสภิกขุ. (2542). ธรรมคือทุกสิ่งที่จำเป็นสำหรับมนุษย์. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
พุทธทาสภิกขุ. (2553). วิธีฝึกสมาธิวิปัสสนา ฉบับสมบูรณ์. กรุงเทพฯ: ไทยควอลิตี้บุ๊คส์. 
ปัญญานันทภิกขุ. (2554). ฉลาดล้ำด้วยธรรมะ ทำดี สไตล์หลวงตาปัญญาดี. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 
สมบัติ ธำรงธัญวงศ์. (2543). นโยบายสาธารณะ: แนวความคิด การวิเคราะห์และกระบวนการ. (พิมพ์ครั้งที่ 5). 

กรุงเทพฯ: เสมาธรรม. 
สถาบันส่งเสริมการสอนวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี. (2545). รายงานการพัฒนาการศึกษาวิทยาศาสตร์ระดับ

โรงเรียนในประเทศและผลกระทบที่เกิดขึ้น. กรุงเทพฯ: สถาบันส่งเสริมการสอนวิทยาศาสตร์และ
เทคโนโลยี. 

สำนักงานคณะกรรมการกฤษฎีกา. (2542, 19 สิงหาคม). ราชกิจจานุเบกษา ฉบับกฤษฎีกา, เล่ม 116 (ตอนที่ 
74 ก). 

 


