
การพัฒนาศักยภาพมนุษย์ยุคโลกาภิวัตน์ด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
Development of the Human potentiality Globalized 

of the Buddhist principles 
 

พระปลัดสมศักดิ์ กตธมฺโม (โสรัตน์ถาวร) 
PhraPalad SomSak Kajavaro (Soradthawon) 

หลักสตูรครุศาสตรดุษฏีบณัฑิต สาขาวิชาการสอนสังคมศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
EducationTeaching Social Studies Affiliation of Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

Corresponding Author’s Email: sorattawons@gmail.com 
 

วันที่รับบทความ: 11 เมษายน 2568; วันที่แก้ไขบทความ 29 มิถุนายน 2568; วันที่ตอบรับบทความ: 30 มิถุนายน 2568 
Received: 11 April 2025; Revised: 29 July 2025; Accepted: 30 July 2025 

 
บทคัดย่อ 

ในยุคที ่โลกาภิวัตน์กำลังส่งผลกระทบต่อสังคมในหลากหลายด้าน มนุษย์ต้องเผชิญกับความ
เปลี่ยนแปลงที่รวดเร็วและความท้าทายใหม่ ๆ การพัฒนาศักยภาพของมนุษย์จึงเป็นสิ่งสำคัญ เพื่อให้สามารถ
ปรับตัวและอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างสงบสุขและมีความสุข หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นแนวทางที่
สามารถนำมาใช้พัฒนาความประพฤติและเสริมสร้างคุณลักษณะที่ดีในมนุษย์ เพื่อให้สามารถดำเนินชีวิตอย่าง
มีคุณค่าและเป็นประโยชน์ต่อสังคมพระพุทธศาสนามีหลักธรรมที่มุ่งเน้นการพัฒนามนุษย์ในหลายด้านโดยแบ่ง
ออกเป็น 3 ระดับหลักในการพัฒนาความประพฤติของมนุษย์ ความประพฤติระดับต้น ระดับกลางทีร่ะดับสูง  
 
ความสำคัญ: การพัฒนาศักยภาพมนุษย;์ ยุคโลกาภิวัฒน์; หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
 
Abstract 

The era where globalization is affecting society in many ways, humans are faced with 
rapid changes and new challenges. Therefore, developing human potential is important in 
order to be able to adapt and live together in society peacefully and happily. Buddhist 
principles are guidelines that can be used to develop behavior and enhance good 
characteristics in humans in order to be able to live a valuable life and be beneficial to society. 
Buddhism has principles that focus on human development in many aspects, which can be 
divided into 3 main levels of human behavior development: basic, middle and high behavior. 

 
Keywords: Human Potential Development; Globalization Era; Buddhist Principles 
 
บทนำ 

หลักธรรมทางพระพุทธศาสนานั้น นอกจากจะเป็นหลักของการดำเนินชีวิตแล้ว ยังเป็นการน้อมนำเอา
หลักธรรมนั้นนำมาประยุกต์ใช้เพื่อการแก้ปัญหาเศรษฐกิจ สังคม และการเมืองให้อยู่อย่างสันติในยุคแห่งการ
เอารัดเอาเปรียบของมนุษย์ในยุคโลกาภิวัฒน์ นอกจากนี้หลักคำสอนของพระพุทธศาสนายังได้ครอบคลุมถึง



53 | วารสารสหวิทยาการศึกษาครุศาสตร์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568) 

บทบาทหน้าที่ของมนุษย์ทั้งในด้านการรับรู้การพูดการฟังการเปิดรับการสื่อสารการคิดและความเชื ่อซึ่ง
บทบาทตามแนวพระพุทธศาสนาสามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้ในทางสังคมยุคปัจจุบันจัดเป็นบทบาทที่ก่อให้เกิด
ประสิทธิภาพในการติดต่อกับบุคคลอื่นและส่งเสริมให้เกิดจริยธรรมในการสื่อสารทางสังคม พุทธศาสนาจึงมี
อิทธิพลแทรกซึมอยู่ในวิถีชีวิตของคนไทย และสังคมไทยในทุกๆด้านเป็นฐานหรือรากเหง้าที่มาแห่งวัฒนธรรม 
ความเชื่อ ขนบธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรมภาษา วรรณกรรม ศิลปกรรม ตลอดจนการเมืองการปกครอง  
(พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, 2554) 

ตลอดระยะเวลาหลายปีที่ผ่านมา ได้ทำให้เกิดปรากฏการณ์การเข้ามามีส่วนร่วมทางสังคมและมี
อิทธิพลต่อสังคมเป็นอย่างมากซึ่งบทบาทและหน้าที่ที่ผ่านมาได้กลายเป็นตัวแปรหนึ่งของการเปลี่ยนผ่าน 
ที่สามารถนำพาสถานการณ์บ้านเมืองให้ก้าวไปสู่การเปลี่ยนแปลงต่างๆได้ไม่ว่าจะเป็นการทำให้ปัญหาของ
สังคมคลี่คลายลงหรือก่อปัญหาให้ขยายตัวทวีความรุนแรงเพิ่มขึ้น จนกลายเป็นวิกฤตความขัดแย้งทางสังคม 
และบางสถานการณ์ก็ได้พัฒนาไปสู ่ความรุนแรงในที ่ส ุดดังตัวอย่าง วิกฤตความขัดแย้งทาง สังคมเมื่อ 
พ.ศ. 2549-2553 ที่เกิดขึ้นซึ่งอาจกล่าวได้ว่าเป็นวิกฤตการณ์ทางสังคมที่แตกต่างจากวิกฤตการณ์ทางสังคม
หรือบ้านเมืองในอดีตโดยวิกฤตการณ์ในอดีตที่ผ่านมาพบว่าเป็นความขัดแย้งระหว่างประชาชนนิสิตนักศึกษา
กับฝ่ายทหารและรัฐแม้แต่ในปัจจุบันนี้ก็ยังมีรัฐบาลทหารเข้ามามีอำนาจในการบริหารประเทศ ซึ่งบางทัศนคติ
อาจมองว่าเป็นเรื่องดีที่มีทหารเข้ามาควบคุมอำนาจด้วยการรัฐประหาร โดยมิได้มาจากเสียงของประชาชน  
ที่ปรากฏเช่นนี้ อาจมองอีกนัยหนึ่งว่า  ความขัดแย้งระหว่างประชาชนนิสิตนักศึกษากับฝ่ายทหารและรัฐสว่น
ใหญ่แล้วอาจเป็นไปโดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือต่อต้านระบบเผด็จการของรัฐบาลทหาร และต้องการรัฐธรรมนูญ
ที่เป็นประชาธิปไตย การดำรงตนอยู่ในสังคมนั้นบุคคลหนึ่งจะต้องมีบทบาทหน้าที่หลายๆ อย่างถ้าขาดหลักการ
ปฏิบัติในการทำบทบาทหน้าที่เหล่านั้นแล้วก็จะเกิดความสับสนในบทบาทหน้าที่เหล่านั้นได้พระพุทธองค์จึงได้
บัญญัติข้อปฏิบัติในการปฏิบัติตนตามบทบาทหน้าที่ในทางสังคม ซึ่งในที่นี้จะกล่าวเพียงบทบาทหน้าที่ของพ่อ
แม่ บทบาทหน้าที่ของครูอาจารย์ บทบาทหน้าที่ของพระสงฆ์ และบทบาทหน้าที่ของผู้ปกครองเท่านั้นเพื่อให้
เห็นเป็นไปในทิศทางเดียวกัน โดยการใช้เกณฑ์ในการตัดสินเดียวกันนั ้นคือ การใช้หลักคำสอนทาง
พระพุทธศาสนามาเป็นเกณฑ์ควบคุมการพิจารณา 
 
พุทธศาสนากับการพัฒนาศักยภาพมนุษย์ยุคโลกาภิวัตน์ 

การดำเนินชีวิตของคนไทยในสังคมปัจจุบันที่เปลี่ยนไปนั้น เกิดเป็นปัญหาการขาดคุณธรรม จริยธรรม
ในการดำเนินชีวิต ซึ่งควรได้รับการแก้ไขอย่างเร่งด่วน ควรมีการพัฒนาจิตใจ โดยเสนอหลักพุทธจริยศาสตร์ที่
สามารถนำไปสู่การบูรณาการใช้ในการดำเนินชีวิตของคนไทยในสังคมปัจจุบันได้ เพ่ือให้เกิดความเหมาะสมกับ
บริบทในแต่ละสังคมและกลุ่มอาชีพก็จะสามารถลดปัญหาการขาดคุณธรรม จริยธรรมในการดำเนินชีวิตของ
คนไทยในสังคมปัจจุบันได้ 

ศีล หมายถึงพฤติกรรมหรือการกระทำที่บริสุทธิ์ อันเป็นจุดเริ่มต้นของการพัฒนาตนตามหลักการของ
ไตรสิกขา ศีลจึงมิใช่ข้อปฏิบัติให้ถึงจุดหมายในตัวเอง แต่เป็นมรรคาสู่ความก้าวหน้าขั้นต่อไป คือการพัฒนา
จิตใจ โดยนัยนี้ คุณค่าทางด้านจิตใจคือเจตนาที่จะงดเว้นการกระทำที่เป็นการเบียดเบียนหรือก่อโทษ จะทำให้
จิตใจบริสุทธิ์ เป็นวิธีการพัฒนาคุณภาพจิตให้ก้าวหน้าขึ้น เพ่ือให้เป็นบ่อเกิดของปัญญาต่อไป การควบคุมความ
ประพฤติตามหลักการของศีลนี้ มีสมมติฐานว่า ความรับผิดชอบขั้นพ้ืนฐานที่สุดของบุคคลแต่ละคนก็คือ ความ
รับผิดชอบต่อตนเอง ในการที่จะไม่ให้มีความคิดที่จะทำความไม่ดีด้วยการเบียดเบียน หรือล่วงละเมิดต่อผู้อ่ืน
อยู่ในจิตใจของตนเลย เมื่อมีความบริสุทธิ์นี้รองรับอยู่เป็นเบื้องต้นแล้ว ความรับผิดชอบนั้นจึงขยายกว้าง



Journal of Interdisciplinary Study Education Science Vol.1 No. 3 (May - June 2025) | 54 

 

ออกไปถึงขั้นเป็นการธำรงรักษา และเสริมสร้างความเจริญก้าวหน้าแห่งคุณธรรมของตน ด้วยการขวนขวายทำ
ความดี บำเพ็ญประโยชน์สุขแก่คนอื่น 

หลักพุทธจริยศาสตร์ เป็นหลักศีลธรรม จริยธรรมในทางพุทธศาสนา ที่สามารถนำมาบูรณาการในการ
ดำเนินชีวิตของคนไทยในสังคมปัจจุบันได้อย่างเหมาะสม โดยได้แบ่งออกเป็น 3 ระดับ กล่าวคือ 

พุทธจริยศาสตร์ระดับเบื้องต้น 
ความประพฤติระดับต้น คือ จริยศาสตร์ที่เป็นไปเพ่ือเป็นฐานรองรับคุณภาพต่าง ๆ และเพ่ือความสันติ

ในสังคม คือ เบญจศีล และเบญจธรรมในการดำเนินชีวิตของกลุ่มบุคคลทั่วไปซึ่งเป็นความประพฤติระดับ
ประชาชน เช่น เยาวชน หรือประชาชนทั่วไปนั้น ได้ประสบกับปัญหาในการดำเนินชีวิตในเชิงจริยศาสตร์ 
ซึ่งก่อให้เกิดผลกระทบในด้านลบต่อตนเองและสังคมไทย ไม่ว่าจะเป็นปัญหาการทำร้ายร่างกาย การเข่นฆ่าซึ่ง
กันและกันการลักขโมยทรัพย์สินหรือสิ่งของอันมีค่า การมั่วสุมทางเพศการพูดเท็จ ตลอดถึงการติดสิ่งเสพติด
ของมึนเมาและสิ่งที่ทำให้เสียเวลาในการพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนเอง เช่น การติดเกมส์ เป็นต้น สิ่งเหล่านี้
ล ้วนเป็นพฤติกรรมที ่ก่อให้เกิดปัญหาแก่การดำเนินชีวิตของกลุ ่มบุคคลทั ่วไป ซึ ่งควรได้ร ับการแก้ไข  
ซึ่งพฤติกรรมทางกายและวาจาอันทุจริต ก่อให้เกิดปัญหาขึ้นนี้ ส่วนสำคัญ มาจากพ้ืนฐานทางจิตใจไม่ว่าจะเป็น
ความโลภ ความโกรธ และความหลงซึ่งทำให้คนขาดสติยั้งคิด ไม่มีวิจารณญาณใคร่ครวญ ก็จะมีการดำเนินชีวิต
ที่ผิดทำนองคลองธรรมได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) 

จากการศึกษาพบว่าหลักพุทธจริยศาสตร์ระดับต้นเป็นหลักปฏิบัติที่เหมาะสมสำหรับกลุ่มบุคคลทั่วไป 
ได้แก่ เบญจศีล (ศีล 5) และเบญจธรรม (ธรรม 5) เป็นหลักที่เหมาะสมสำหรับการนำไปบูรณาการในการ
ดำเนินชีวิตให้เหมาะสมกับบริบทต่าง ๆ ในการดำเนินชีวิตร่วมกับสังคมการบูรณาการเบญจศีล -เบญจธรรม 
ข้อที่ 1 ในการแก้ปัญหาการทำร้ายร่างกายและการฆ่ากัน หมายถึง หารให้ยอมรับสิทธิในการมีชีวิตอยู่ของกัน
และกันไม่ไปทำลายหักล้างกัน โดยการใช้เมตตาปรารถนาที่จะเห็นตนเองอยู ่อย่างไม่มีเวร ไม่มีภัย  ไม่
เบียดเบียนกัน ทำให้เกิดความคิดในแนวที่เอาใจเขามาใส่ใจเรา แม้สัตว์อื่นคนอื่นก็ต้องการอย่างนั้น ยอมรับ
ความจริงที่ทุกชีวิตต้องการอยู่ในโลกอย่างไม่มีเวรไม่มีภัย ไม่เบียดเบียนกัน ไม่ประทุษร้ายกัน มีความรักความ
ปรารถนาดี ต้องการช่วยเหลือปลดเปลื้องทุกข์ให้กับผู้อ่ืน การประกอบอาชีพที่สุจริต งดเว้นจากการเอารัดเอา
เปรียบกัน มีความรักในเพื่อนมนุษย์ เลี้ยงชีวิตโดยสุจริต จะต้องมีสัมมาอาชีวะ คือ การรู้จักเลี้ยงชีพในทางที่
ชอบ  

ในการแก้ปัญหาการมั่วสุมทางเพศ ต้องรู้จักควบคุมอารมณ์ความต้องการทางเพศ รู้จักยับยั้งควบคุม
ตนเอง ในการปฏิบัติทางกามารมณ์ หรือเรื่องรัก ๆ ใคร่ ๆ ไม่ให้ผิดศีลธรรม ไม่มั่วสุมในเรื่องเพศ มีความ
ซื่อสัตย์ต่อกัน และรู้เท่าทันวัตถุกาม สิ่งยั่วยุทางกามารมณ์ต่าง ๆ จะต้องมีกามสังวร หมายถึง ความสำรวมใน
กาม ได้แก่ กิริยาที่ระมัดระวังไม่ประพฤติมักมากในกาม รู้จักยับยั้งควบคุมตนในทางกามารมณ์  

ในการแก้ปัญหาความไม่รับผิดชอบต่ออาชีพ ผู้ปฏิบัติจะต้องใช้วาจาหรือคำพูดที่ประกอบด้วยเจตนาที่
บริสุทธิ์ เพื่อป้องกันการทำลายประโยชน์ของตนและของผู้อื่น เป็นวิธีที่ทำให้ผู้ที่รักษาศีลข้อนี้รักษาวาจาของ
ตนให้เป็นที่เชื่อถือได้ และจะต้องดำเนินชีวิตด้วยสัจจะ คือ ความสัตย์ต่ออาชีพของตน  

ในการแก้ปัญหาการติดยาเสพติด ผู้ปฏิบัติจะต้องดำเนินชีวิตด้วยความมีสติ ฝึกฝนอบรมตนเองตาม
หลักของศีลข้อที่ 5 ปัญหาต่าง ๆ ที่มีผลกระทบต่อบุคคลสถาบันครอบครัวตลอดถึงสังคมโดยส่วนรวมนั้น ก็
เนื่องมาจากสุราและสิ่งเสพติด เมื่อนำหลักการของศีลข้อนี้มาปฏิบัติในชีวิตประจำวันแล้ว ก็สามารถละเว้นจาก
การดื่มเครื่องดองของเมาและสิ่งเสพติดทุกชนิดได้ และต้องมีการเจริญสติสัมปชัญญะ คื อ ความระลึกได้ใน
ความถูกผิดดีชั่วอยู่ตลอดเวลา ในฐานะเป็นธรรมที่ช่วยให้เราเกิดความไม่ประมาทในการดำเนินชีวิต 

 



55 | วารสารสหวิทยาการศึกษาครุศาสตร์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568) 

พุทธจริยศาสตร์ระดับกลาง 

ความประพฤติระดับกลาง คือ จริยศาสตร์ที่เป็นไปเพื่อพัฒนาจิตใจและขัดเกลาตนเองให้มีคุณธรรม
สูงขึ้น ซึ่งเป็นความประพฤติระดับปัญญาชนที่มีความรู้ความสามารถและความเข้าใจในบริบทต่างๆ ที่เกิดขึ้น
กล่าวคือ ศีล 8 และกุศลกรรมบถ 10 ประการในการดำเนินชีวิตของกลุ่มผู้ปฏิบัติธรรม ได้ประสบกับปัญหาใน
การดำเนินชีวิตในเชิงจริยศาสตร์ ซึ่งก่อให้เกิดผลกระทบในด้านลบต่อตนเองและสังคมไทยปัจจุบัน ปัญหาที่
เกิดขึ้นนั้น มีอยู่ 2 ปัญหาหลัก ๆ คือ ปัญหาการถือศีลพรตอันงมงาย และปัญหาวาจาที่เป็นการกระทบต่อ
สังคมสามารถบูรณาการกุศลกรรมบถข้อที่ 10 คือ มีความเห็นถูกต้องเป็นสัมมาทิฏฐิ ในการแก้ปัญหาการถือ
ศีลพรตอันงมงาย จะต้องมีความเห็นถูกต้องเป็นสัมมาทิฏฐิ เข้าใจในหลักกรรมว่า ทำดีมีผลดี ทำชั่วมีผลชั่ว 
รู ้เท่าทันความเป็นไปธรรมดาของโลกและชีวิต ตามเหตุปัจจัยโดยเฉพาะในเรื่องของศรัทธา กลุ ่มควรมี
การศึกษาถึงศรัทธาที่ถูกต้องในทางพุทธศาสนา เพื่อแก้ไขความเห็นผิดตามทำนองคลองธรรมดังกล่าว ศรัทธา
ในทางพุทธศาสนาที่จัดว่าเป็นศรัทธาที่ถูกต้อง ไม่เป็นการถือศีลพรตอันงมงาย ได้แก่ ศรัทธา 4 ประการคือ 

(1) กัมมสัทธาคือ เชื่อว่ากรรมมีอยู่จริง  
(2) วิปากสัทธา คือ เชื่อวิบากหรือผลของกรรม มีอยู่จริง  
(3) กัมมัสสกตาสัทธา คือ เชื่อความที่สัตว์มีกรรมเป็นของตน  
(4) ตถาคตโพธิสัทธา คือ เชื่อความตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า  

ส่วนปัญหาวาจาที่เป็นการกระทบต่อสังคมตามมาอย่างต่อเนื่อง จะต้องบูรณาการกุศลกรรมบถข้อที่ 7 
คือ ละเว้นการพูดเพ้อเจ้อเหลวไหล พูดแต่คำจริงมีเหตุผลมีสาระมีประโยชน์และถูกกาลเทศะในการแก้ปัญหา
วาจาที่เป็นการกระทบต่อสังคม ควรควบคู่ไปกับการบูรณาการศีล ๘ ข้อที่ 4 ในการพูดแต่ละครั้งควรมี
หลักฐานที่สามารถยืนยันคำพูดของตนได้ สามารถพิสูจน์ได้ 

กุศลกรรมบถที่กล่าวมาข้างต้น หมายถึง ทางแห่งการกระทำที่เป็นกุศลหรือ การกระทำที่เป็นกุศลทาง
ทวารต่าง ๆ ได้แก่ ทางกาย ทางวาจา และทางใจ เมื่อจำแนกแล้วมี 10 ประการ คือ  

(1) ทางกาย เรียกว่า กายกรรม 3 ได้แก่ การงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ 1 การงดเว้นจากการลักทรัพย์ 
1 การงดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม 1 

(2) ทางวาจา เรียกว่า วจีกรรม 4  ได้แก่ การงดเว้นจากการพูดเท็จ 1 การงดเว้นจากการพูดคำ
หยาบ 1 การงดเว้นจากการพูดส่อเสียด 1  การงดเว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ 1 และ  

(3) ทางใจ เรียกว่า มโนกรรม 3  ได้แก่ การไม่เพ่งเล็งอยากได้ของของผู้อ่ืน 1 การไม่พยาบาทปอง
ร้าย 1 และสัมมาทิฏฐิ (ความเห็นถูก) 1กุศลกรรมบถ 10 ประการนั้น เป็นความดีทั้งหมด  

จะเห็นได้ว่า พระธรรมที่พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตลอด 45 พรรษา มีความละเอียดลึกซึ้งเป็นไป
เพื่อประโยชน์เกื้อกูลแก่ผู้ที่ได้ศึกษาและมีความเข้าใจไปตามลำดับอย่างแท้จริง เพราะทุกส่วนของคำสอนที่
พระองค์ทรงแสดงนั้นเป็นเครื่องเตือนเพ่ือความเป็นผู้ไม่ประมาทในชีวิต เพ่ือความประพฤติที่ดีงามทั้งทางกาย 
ทางวาจา และทางใจ 

พุทธจริยศาสตร์ระดับสูง 
ความประพฤติระดับสูง คือ จริยศาสตร์ที่เป็นไปเพื่อพัฒนาผู้ปฏิบัติให้ถึงความเป็นอริยชน หรือบรรลุ

มรรคผลนิพพาน คือ มรรคมีองค์ 8 ความประพฤติระดับปัจเจกชนนี้เป็นความประพฤติที่รู้ถึงการกระทำของ
บุคคลใดบุคคลหนึ่ง คือ รู้เฉพาะบุคคล ที่จะนำพาตนเองมุ่งสู่ความเป็นอริยชน นั้นก็คือ การได้บรรลุมรรค  
ผล และนิพพาน ในอนาคตนั่นเอง 

หลักพุทธจริยศาสตร์ในการดำเนินชีวิตในข้อนี้ หมายถึง การดำเนินชีวิตของกลุ่มพระภิกษุสามเณร 
หรือแม้ตาบุคคลทั่วไป การดำเนินชีวิตของบุคคลเหล่านี้ในสังคมไทยปัจจุบันมีปัญหาสำคัญที่เกิดขึ้น 2 ปัญหา



Journal of Interdisciplinary Study Education Science Vol.1 No. 3 (May - June 2025) | 56 

 

หลัก ๆ คือ ปัญหาความไม่เหมาะสมในสมณสารูป และปัญหาการเข้ามาบวชด้วยเจตนาอันไม่บริสุทธิ์จาก
การศึกษาพบว่าหลักพุทธจริยศาสตร์ระดับสูงเป็นหลักปฏิบัติที่เหมาะสมสำหรับกลุ่มบรรพชิต เป็นส่วนมาก 
ได้แก่ มรรคมีองค์ 8 เป็นหลักที่เหมาะสมสำหรับนำไปบูรณาการในการดำเนินชีวิต  

ในการแก้ปัญหาความไม่เหมาะสมของสมณสารูป คือ มีความคิดออกจากกาม มีความคิดออกจาก
ความพยาบาทมุ่งร้าย และมีความคิดออกจากการเบียดเบียน การที่บรรพชิตบางกลุ่มยังมีความเพลิดเพลิน
ยินดีกับการละเล่นให้เกิดความบันเทิงทางตา หู จมูก ลิ้น กาย เช่น การแสดงกิริยาอาการไม่สำรวมในที่
สาธารณะ การเล่นสงกรานต์กับชาวบ้าน จัดได้ว่า เป็นพฤติกรรมที่ยังมีความคิดติดอยู่ในกาม  

ดังนั้น บรรพชิตจึงควรนำหลักเนกขัมมสังกัปปะ (ความดำริออกจากกาม) มาบูรณาการในการดำเนิน
ชีวิตประจำวัน ครองเพศนักบวชให้เหมาะสมกับสมณสารูป และบูรณาการมรรคมีองค์ 8 ข้อที่ 3 สัมมาวาจา 
ในการแก้ปัญหาความไม่เหมาะสมในสมณสารูปผู้ปฏิบัติจะต้องสำรวมวาจาที่ไม่เหมาะสมแก่ความเป็นสมณ
สารูป การแก้ปัญหาการเข้ามาบวชด้วยเจตนาอันไม่บริสุทธิ์ การแก้ปัญหาการเข้ามาบวชด้วยเจตนาอันไม่
บริสุทธิ์เมื่อวิเคราะห์จากปัญหาการเข้ามาบวชด้วยเจตนาอันไม่บริสุทธิ์ จะพบว่า ปัญหาอันเป็นต้นตอนั้นคือ 
บุคคลที่เข้ามาบวชไม่ทราบหรือไม่เข้าใจว่า เจตนาที่แท้จริงของการบวชคืออะไร ดังนั้นจึงมีความเห็นผิด 
(มิจฉาทิฏฐิ) ในเรื่องของการเข้ามาบวชเป็นภิกษุสามเณรในสังคมไทยยุคปัจจุบัน ควรบูรณาการหลักสัมมาทิฏฐิ
ในการแก้ปัญหาการเข้ามาบวชด้วยเจตนาอันไม่บริสุทธิ์ได้โดย มีความเห็นชอบในอริยสัจ 4 เมื่อบรรพชิต
สามารถบูรณาการได้เช่นนี้แล้ว ย่อมสามารถแก้ปัญหาการเข้ามาบวชด้วยเจตนาอันไม่บริสุทธิ์ให้เบาบางและ
หมดไปได้ในที่สุด 

จะเห็นได้ว่า ถ้ามองมรรคมีองค์ 8 ตามนัยพระพุทธศาสนา คือสิกขา 3 ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา
เจริญตามมรรคมีองค์ 8 บริบูรณ์แล้วย่อมได้จึงเป็นเหตุให้เกิดวิชชา คือ ความรู้ ความรู้ทั่วถึงตามความเป็นจริง 
มีลักษณะสามารถตัดอวิชชาให้ขาดสิ้น วิชชาเปรียบเหมือนแสงสว่าง เพราะเป็นแสง สว่างที่ส่องทางดำเนินเพ่ือ
ความหลุดพ้นทุกข์ทั้งในปัจจุบัน และอนาคตได้ ซึ่งก็มีศัพท์ที่เป็นชื่อใช้แทนกันได้ เช่น ญาณ ปัญญา วิปัสสนา 
และสัมมาทิฏฐิ เป็นต้นดังนั้นมรรคมีองค์ 8 จึงเป็นหลักธรรมที่สะท้อนถึงทัศนะและปัญญาอันนำไปสู่ความสงบ 
และความหลุดพ้น โดยให้เดินทางสายกลางนี้ เพราะมรรคมีองค์แปดประการเป็นธรรมอันประเสริฐ มีอยู่ 8
ประเภท กล่าวคือ (1) สัมมาทิฏฐิ คือความเข้าใจถูกต้อง (2) สัมมาสังกัปปะ คือความใฝ่ใจถูกต ้อง 
(3) สัมมาวาจา คือการพูดจาถูกต้อง (4) สัมมากัมมันตะ คือการกระทำถูกต้อง (5) สัมมาอาชีวะ คือการดำรง
ชีพถูกต้อง (6) สัมมาวายามะ คือความพากเพียรถูกต้อง (7) สัมมาสติ คือการระลึกประจำใจถูกต้อง และ (8) 
สัมมาสมาธิ คือการตั้งใจมั่นถูกต้อง 
 
บทบาทการพัฒนาศักยภาพมนุษย์ 

พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) และคณะ (2548) ครอบครัวเป็นสถาบันที่ถือได้ว่าเล็กที่สุดของ
สังคมอันเป็นมูลฐานที่สำคัญในการสร้างภาพของสังคมส่วนรวมว่าเป็นสังคมที่ดีหรือไม่เพียงใดนอกจากนี้ยังมี
บทบาทและอิทธิพลสำคัญในการขัดเกลาบุคลากรในสังคมครอบครัวจึงมีคุณสมบัติพิเศษที่แตกต่างจากสถาบัน
อ่ืนๆคือเป็นสถาบันแรกสุดที่บุคคลได้มีโอกาสติดต่อสัมพันธ์กับบุคคลต่างๆครอบครัวจึงมีอิทธิพลต่อบุคคลหาก
ครอบครัวส่วนใหญ่ของสังคมเป็นครอบครัวที่อบอุ่นรักใคร่ปรองดองมีระเบียบวินัยมีคุณธรรมสมาชิกทุกคน
รู้จักหน้าที่มีความรับผิดชอบและตระหนักต่อหน้าที่และบทบาทของตนเองสังคมนั้นก็จะมีแต่ความเจริญและ
เรียกว่าเป็นสังคมของผู้ที่มีความเจริญแล้วเพราะทุกคนในครอบครัวเป็นผู้ที่ประกอบไปด้วยจริยธรรมย่อมจะ
เกื้อกูลประโยชน์ต่อประเทศชาติได้ดีด้วยความสำคัญของบิดาและมารดาแสดงให้เห็นว่าโดยภาพรวมสถาบัน
ครอบครัวมีความสำคัญต่อการอบรมเลี้ยงดูเด็กแม้ว่าสภาพสังคมจะเปลี่ยนแปลงไปมากน้อยเพียงใดก็ตาม 



57 | วารสารสหวิทยาการศึกษาครุศาสตร์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568) 

การประยุกต์หลักการพัฒนาเด็กในด้านที่เกี่ยวกับสถาบันครอบครัวหมายความถึงบทบาทและหน้าที่ของพ่อแม่
ในการเลี้ยงดูเด็ก และกล่าวถึงบทบาทหน้าที่ของบิดามารดาพึงปฏิบัติต่อบุตรนั้น หลักธรรมที่ว่าด้วยเรื่องของ
ทิศ6เป็นหลักธรรมที่สำคัญที่พ่อแม่ควรนำมาปกครองบุตรที่ตนรักอันได้แก่ทิศเบื้องหน้า  (ปุรัตถิมทิศ) คือการ
ประพฤติปฏิบัติต่อกันระหว่างบิดามารดากับบุตรธิดาหลักทิศ6ผู้เขียนจะไม่ขอกล่าวถึงทิศทั้ง 6 ข้อ จะขอ
กล่าวถึงเฉพาะทิศเบื้องหน้า (ปุรัตถิมทิศ) ที่ว่าด้วยข้อปฏิบัติหน้าที่ของพ่อแม่ที่พึงปฏิบัติต่อบุตรเท่านั้น
พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงบทบาทและหน้าที่ของบิดาและมารดาไว้จะแยกวิเคราะห์แต่ละประเด็นตามลำดับ
ต่อไปนี้ 

(1) ห้ามปรามมิให้ประพฤติชั่ว (มีความเมตตา) ห้ามปรามมิให้ประพฤติชั่วหมายถึงป้องกันกีด
กันเพราะการประพฤติชั่วทางกายทางวาจาและทางใจเป็นอกุศลกรรมที่บุคคลพึงงดเว้นเป็นสิ่งที่ทำให้เกิดความ
เดือดร้อนเสียหายทั้งแก่ตนเองและผู้อื่นบิดาและมารดาจะต้องแนะนำสั่งสอนบุตรของตนให้รู้จักละจากความ
ชั่วร้ายทั้งหลายที่นำความเสื่อมมาสู่ชีวิตในทุกๆด้านทั้งทางกายวาจาและใจตลอดจนเหตุปัจจัยที่ทำให้เกิดความ
ประพฤติชั่วเช่นการคบคนไม่ดีการอาศัยอยู่ในสภาพแวดล้อมที่เป็นโทษการดำรงชีวิตด้วยความประมาทความ
เกียจคร้านแนวทางแห่งความประพฤติชั่วที่บิดาและมารดาพึงห้ามปรามไม่ให้บุตรกระทำชั่วคืออกุศลกรรมบถ
10ประการได้แก่ (1) การฆ่าและเบียดเบียนชีวิตผู้อ่ืน (2) การละเมิดช่วงชิงทรัพย์สินของผู้อ่ืน (3) ประพฤติผิด
ในกาม(4)การพูดเท็จ (5) การพูดส่อเสียด (6) การพูดคำหยาบ (7) การพูดเพ้อเจ้อ(๘) มีความโลภอยากได้
สิ ่งของของผู้อื ่น (9) การอาฆาตพยาบาทปองร้ายผู้อื ่น(10) และการมีความเห็นผิดเนื่องจากบิดามารดามี
ประสบการณ์มากกว่าและย่อมรู้สิ่งที่ควรไม่ควรสิ่งที่พึงปฏิบัติและไม่พึงปฏิบัติท่านจึงมีหน้าที่แนะนำบอกทาง
ให้บุตรของตนละเว้นจากความชั่วต่าง ๆ ได้และการห้ามปรามมิให้ประพฤติชั่วควรเริ่มตั้งแต่บุตรยังเล็ก  ๆ  
โดยการบอกและแนะนำในสิ่งที่เป็นกุศลกรรมที่กระทำแล้วก่อให้เกิดประโยชน์และความสุขแก่ชีวิต 

(2) อบรมสั่งสอนให้ประพฤติดี (มีความกรุณา) อบรมสั่งสอนให้ประพฤติดีคือการปลูกฝังในทาง
ที่ดีให้บุตรประพฤติตนอยู่ในศีลธรรมพ่อแม่ต้องเลี้ยงดูกล่อมเกลาทางด้านจิตใจเพราะใจเป็นตัวควบคุมการ
กระทำของคนการอบรมสั่งสอนให้ประพฤติดีก็คือการอบรมใจของบุตรให้ดีนั้นเองทั้งนี้เพราะการอบรมสั่งสอน
ให้บุตรเป็นคนดีด้วยการประพฤติในสิ่งที่ดีงามและเป็นประโยชน์นั้นผู้ที่เป็นบิดาและมารดาย่อมต้องการบุตรที่
เป็นคนดีทางพระพุทธศาสนาเรียกว่าสัปบุรุษหรือสัตบุรุษบุตรที ่เป็นสัตบุรุษย่อมประพฤติในสิ ่งที ่ เป็น
คุณประโยชน์ก่อให้เกิดความสุขความเจริญแก่บุคคลในครอบครัวและสังคมอย่างมากมายการอบรมสั่ งสอนให้
บุตรตั้งอยู่ในความดีได้แก่การให้ดำรงตนอยู่ในกุศลกรรมบถ10ประการอันเป็นความดีที่ต้องปฏิบัติขั้นพื้นฐาน
ดังนี ้คือ (1) เว้นจากการฆ่าและเบียดเบียนชีวิตผู ้อื ่น  (2) เว้นจากการละเมิดช่วงชิงทรัพย์สินของผู ้ อ่ืน 
(3) เว้นจากการประพฤติผิดในกาม (4) เว้นจากการพูดเท็จ(5) เว้นจากการพูดส่อเสียด (6) เว้นจากการพูดคำ
หยาบ (7) เว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ (8) ไม่มีความโลภอยากได้สิ่งของของผู้อื่น (9) เว้นจากการอาฆาตพยาบาท
ปองร้ายผู้อ่ืน (10) และการมีความเห็นถูกต้องเป็นสัมมาทิฏฐิขั้นตอนในการพัฒนาตนตามหลักพระพุทธศาสนา
จะต้องละทิ้งสิ่งที่เป็นบาปอกุศลและในขณะเดียวกันก็ต้องสร้างกุศลกรรมให้เกิดขึ้นด้วยหน้าที่ของบิดามารดา
ประการหนึ่งนั้นคือต้องให้การอบรมสั่งสอนบุตรให้ตั้งตนอยู่ในความดีงามตามหลักของพระพุทธศาสนาคือการ
เว้นจากการกระทำความชั่วทั้งปวงการทำกุศลให้ถึงพร้อมและการทำจิตของตนให้ผ่องใส 

(3) ส่งเสริมให้ศึกษาเล่าเรียน (มีมุทิตา คือ พลอยยินดี) บิดามารดาส่งเสริมให้บุตรมีการศึกษา 
นี้คือหน้าที่ของบิดามารดา ๆ ชื่อว่าเป็นครูคนแรกของบุตรเพราะสอนให้บุตรได้รู้จักเรียนรู้สิ่งต่าง  ๆ มากมาย
ก่อนใครอ่ืนอีกนัยหนึ่งท่านเรียกว่าเป็นผู้แสดงโลกนี้แก่บุตรเพราะบุตรได้พบกับบิดาและมารดาก่อนใครอ่ืนบิดา
และมารดาจึงเป็นตัวแทนของชายหญิงทั้งโลกท่ีบุตรได้เรียนรู้อีกท้ังพฤติกรรมที่บิดาและมารดาได้แสดงให้บุตร
เห็นเป็นการปลูกฝังพฤติกรรมดังกล่าวแก่บุตรทั้งทางตรงและทางอ้อมนอกจากบิดามารดาจะสอนให้บุตรของ



Journal of Interdisciplinary Study Education Science Vol.1 No. 3 (May - June 2025) | 58 

 

ตนได้เรียนรู้ในสิ่งต่าง ๆ รอบตัวแล้วหน้าที่สำคัญอีกประการหนึ่งคือส่งเสริมให้เขาได้รับการศึกษาสามารถนำ
ความรู้นั้นมาประกอบอาชีพเพื่อเลี้ยงตัวและครอบครัวต่อไปได้ในอนาคตด้วยเหตุนี้บิดามารดาจึงควรที่จะ
ส่งเสริมเรื่องการศึกษาเล่าเรียนเพื่อให้บุตรเติบโตมาพอมีความรู้ความสามารถที่จะเลี้ยงชีพของตนต่อไปได้ เป็น
การแสดงความยินดีกับสิ่งที่บุตรของตนประสบความสำเร็จในบั้นปลายชีวิต 

(4) เป็นธุระให้บุตรเม่ือจะมีคู่ครอง (มีอุเบกขา) เป็นธุระให้บุตรเมื่อบุตรต้องการมีคู่ครองเมื่อบุตร
เติบโตเป็นผู้ใหญ่สมควรที่จะมีครอบครัวแล้วบิดามารดาต้องรับภาระหน้าที่ในการเอาใจใส่ดูแลด้านการมี
ครอบครัวของบุตรเริ ่มต้นจากการให้คำปรึกษาแนะนำในการเลือกคู่ครองโดยให้คำปรึกษาในฐานะที่บิดา
มารดาเคยมีประสบการณ์ผ่านเรื่องนี้มาก่อนย่อมให้คำปรึกษาที่ดีและมีประโยชน์ต่อบุตรได้ในที่นี้รวมทั้งการ
จัดการตามประเพณีที่มีมาเช่นการสู่ขอการหมั้นหมายตลอดจนการสมรสบิดามารดามีหน้าที่ในการช่วยเหลือ
ทรัพย์ด้านเงินทองอันเป็นค่าธรรมเนียมในการแต่งงานในที่นี้หมายถึงค่าสินสอดทองหมั้นค่าใช้จ่ายในการจัด
งานแต่งงานเป็นต้นหากเกิดการผิดพลาดทางการดำเนินชีวิตของบุตรแล้ว บิดามารดาก็จะเป็นกำลังสำคัญใน
การให้กำลังใจ ไม่ซ้ำเติม คือปล่อยชีวิตให้เป็นอิสระ เพื่อเป็นการเรียนชีวิตที่บุตรควรจะได้รับ และเห็นสิ่งที่
เกิดขึ้นในปัจจุบัน เพ่ือป้องกันอนาคตจะที่เกิดขึ้นตามมานั้นเอง 

สรุปได้ว่าการปฏิบัติต่อกันระหว่างบิดามารดากับบุตรธิดาหรือบทบาทและหน้าที่ของพ่อแม่ที่จะพึง
ปฏิบัติต่อบุตรนั้นพระพุทธศาสนามีหลักการที่วางไว้อย่างชัดเจนและสามารถนำมาใช้ได้ในปัจจุบัน ทิศเบื้อง
หน้าในหลักธรรมที่ว่าด้วยทิศ6นั้นเป็นการกล่าวถึงหน้าที่ของมารดาบิดาที่มีต่อบุตรการที่เด็กเข้าใจความหมาย
ของพ่อแม่เป็นเพียงผู้ให้กำเนิดนั้นถือเป็นความหมายในระดับต่ำแต่ถ้าเป็นความหมายทางสังคมก็สูงขึ้นมา
กล่าวคือพ่อแม่เป็นผู้รับผิดชอบต่อบุตรสูงขึ้นไปถึงขั้นอุดมคติพ่อแม่คือพระอรหันต์ประจำเรือนหรือพระพรหม
ผู้เสกสรรทุกสิ่งทุกอย่างให้กับบุตร คือความมี เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา นี้คือคุณธรรมของพ่อแม่ที่พึง
มีต่อบุตร นอกจากพ่อแม่ท่ีต้องปฏิบัติต่อบุตรแล้ว ครู อาจารย์ก็มีส่วนสำคัญในการปฏิบัติศิษย์เช่นกัน 
 
พระพุทธศาสนากับการพัฒนาสังคมยุคโลกาภิวัตน์ 

พระสงฆ์เป็นบุคลากรที่สำคัญของสังคมและทำหน้าที่ในการสืบอายุพระพุทธศาสนาให้ดำรงอยู่จนถึง
ปัจจุบันแล้วยังทำหน้าที่ของมนุษย์ในฐานะที่อยู่อาศัยในสังคมและได้ทำหน้าที่ในการสงเคราะห์ช่วยเหลือสังคม
ในด้านต่างๆซึ่งปัจจุบันพระสงฆ์ต้องปรับและเพิ่มบทบาทให้สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงทั้งด้านเศรษฐกิจ
สังคมและการเมืองด้วยเพราะพระสงฆ์เป็นบุคลากรของสังคมพระสงฆ์ย่อมได้รับผลกระทบทั้งทางตรงและ
ทางอ้อมอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้จึงต้องปรับบทบาทและหน้าที่ของตนเองเพื่อให้สอดคล้องและยอมรับความ
เปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นเพ่ือการดำรงอยู่ของศาสนาให้อยู่คู่กับสังคมไทยตลอดไปและเพ่ือช่วยเหลือสังคมด้วยอัน
มิใช่เฉพาะการสงเคราะห์ด้านจิตใจเท่านั้นจำเป็นต้องทำหน้าที่อื่นๆเพิ่มเติมจากที่มีอยู่ซึ่งไม่ขัดกับพระธรรม
วินัยเพราะว่ารูปใดไม่ได้พัฒนาทำการช่วยเหลือประชาชนหมู่บ้านและสังคมแล้วพระสงฆ์นั้นก็ชื่อว่าบกพร่อง
ไม่ได้ทำหน้าที่ของตนอย่างสมบูรณ์ซึ่งถือว่าพระสงฆ์ทุกรูปต่างมีหน้าที่ที่จะต้องปฏิบัติต่อสังคมที่อาศัยแม้แต่ใน
แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับที่๘ต้องการให้พระสงฆ์มีบทบาทมากขึ้นในฐานะเป็นผู้นำทาง
ศาสนาในการช่วยพัฒนาสังคมโดยพัฒนาคนให้มีคุณธรรมและจริยธรรมมากข้ึนอันเป็นหน้าที่หลักของพระสงฆ์
และถือว่าพระสงฆ์เป็นบุคคลที่ประชาชนให้การยอมรับในการสอนโดยเฉพาะการนำหลักธรรมคำสอนทาง
ศาสนาเพื่อสั่งสอนให้แก่เด็กและประชาชนเพราะถือว่าพระสงฆ์เป็นบุคลากรที่สำคัญของสังคม  (สมบูรณ์ 
สุขสำราญ, 2563) 

การฝึกฝนอบรมพระสงฆ์ให้มีความพร้อมในการปฏิบัติหน้าที่ต่างๆในสังคมทั้งหน้าที่ตามพระธรรมวินัย
และหน้าที่ทางสังคมควบคู่กันไปในฐานะบุคคลของสังคมเช่นเดียวกับพระสงฆ์ที่พึงปฏิบัติต่อสังคมเพื่อผลิต



59 | วารสารสหวิทยาการศึกษาครุศาสตร์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568) 

พระสงฆ์รุ่นใหม่ท่ีต้องการทำงานเพ่ือพระพุทธศาสนาและช่วยเหลือสังคมและช่วยเป็นกำลังให้พระพุทธศาสนา
ด้วยโดยมีวัตถุประสงค์ 5 ประการคือ (1) เพ่ือศึกษาพระพุทธศาสนาให้เข้าใจแจ่มแจ้ง (2) เพ่ือนำหลักธรรมคำ
สอนนั้นมาปฏิบัติจนเกิดผล (3) เพื่อเผยแผ่หลักธรรมที่ศึกษาและปฏิบัติอย่างถูกต้องแก่ชาวโลก (4) เพ่ือ
สงเคราะห์และอนุเคราะห์ชาวโลกให้พ้นจากทุกข์ (5) เพื่ออบรมพระภิกษุให้เป็นธรรมทายาทที่สมบูรณ์
พระสงฆ์ที่เข้ามาอบรมเป็นพระธรรมทายาทจึงมีคุณสมบัติและความรู้ในทางพระพุทธศาสนาพอสมควรและ
เคยผ่านการทำงานมาบ้างแล้วเพ่ือเป็นพ้ืนฐานในการเรียนรู้ได้อย่างเข้าใจและสามารถนำความรู้ไปประยุกต์ใช้
ในการปฏิบัติงานได้และเป็นการเพ่ิมทักษะในด้านต่าง ๆ ในการทำงานให้มีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้นตลอดจนได้
เรียนรู้ถึงกลวิธีการทำงานในรูปแบบต่าง ๆ จากวิทยากรที่เป็นพระสงฆ์และฆราวาสที่มีประสบการณ์การ
ทำงานจึงเพิ่มความมั่นใจและมีความพร้อมในการทำงานเพื่อสังคมอย่างแท้จริงซึ่งเป็นบทบาทและหน้าที่ของ
พระสงฆ์โดยตรงที่จะต้องปฏิบัติต่อสังคม 

ในแง่บทบาทของพระสงฆ์ต่อการพัฒนาปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมให้แก่เด็กนั้นจะเห็นได้ว่าควร
พยายามที่จะพัฒนาบุคคลากรภายในให้มีประสิทธิภาพก่อนเป็นสำคัญเพื่อให้เกิดความพร้อมที่จะออกไป
ทำงานได้จริงการฝึกอบรมพระธรรมทายาทนี้เป็นสิ่งที่สะท้อนให้เห็นว่าบทบาทของพระสงฆ์ในการที่ จะมีสว่น
ร่วมในการพัฒนาเยาวชนของชาติให้ดำรงตนอยู่ในหนทางที่ดีงามจากประเด็นดังกล่าวนี้สอดคล้องกับงานวิจัย
เรื่อง “ความคาดหวังของพุทธศาสนิกชนต่อบทบาทของพระสงฆ์ในสังคมปัจจุบัน” พบว่าความคาดหวังหลัก
ของพุทธศาสนิกชนต่อพระสงฆ์ในสังคมไทยปัจจุบันคือในด้านการศึกษานั้นมีความคาดหวังให้พระสงฆ์ชี้แนะให้
เยาวชนเข้าใจชีวิตมากยิ่งขึ้น (พระมหาพนม เนี่ยวกูล, 2546) 

ผู้ศึกษาเห็นว่าการพัฒนาเด็กโดยการผลิตบุคคลากรนั้นคือพระธรรมทายาทที่มีคุณภาพออกไปพัฒนา
และให้การอบรมเด็กตามสถาบันการศึกษาทั้งนี้สอดคล้องและสามารถนำมาปรับใช้ได้คือปัจจุบันควรมีการ
จัดตั้งองค์กรขึ้นมาเพ่ือพัฒนาศักยภาพของพระภิกษุท้ังในด้านของภาคปฏิบัติคือการอบรมเทคนิคการสอนและ
ภาคทฤษฎีทางหลักพุทธธรรมเมื ่อจบโครงการมีความรู ้ความสามารถความเชี ่ยวชาญพระภิกษุสามารถ
ปฏิบัติงานได้จริงย่อมยังประโยชน์ให้เกิดขึ้นแก่เด็กและเยาวชนไทยเมื่อปฏิบัติได้ตามนี้เชื่อมั่นว่าคุณภาพของ
เด็กและเยาวชนในด้านคุณธรรมและจริยธรรมย่อมดีขึ้น 

ในทางพระพุทธศาสนาได้กล่าวเรื่องมิตรไว้ 2 ประเภทใหญ่ ๆ คือมิตรแท้และมิตรเทียม 
1. มิตรแท้บาลีใช้คำว่าสหธมิตรคือมิตรที่บุคคลผู้คบหาสมาคมด้วยทำให้เกิดความเจริญแบ่งออกได้

เป็น 4 ประเภทด้วยกันคือ (1) มิตรมีอุปการะ (อุปการมิตร) (2) มิตรร่วมทุกข์ร่วมสุข (สมานสุขทุกขมิตร) 
(3) มิตรแนะนำประโยชน์ (อัตถักขายีมิตร) (4) มิตรมีความรักใคร่ (อนุกัมปกมิตร) 

2. มิตรเทียมคือมิตรที่ไม่มีความจริงใจภาษาบาลีใช้คำว่ามิตรปฏิรูปสามารถจำแนกแยกย่อยออกได้
เป็น 4 ประเภทคือ (1) คนที่ถือเอาประโยชน์จากผู้อื่นฝ่ายเดียว (อัญญทัตถุหระ) (2) คนดีแต่พูด (วจีปรมะ) 
(3) คนที่ชอบพูดประจบ (อนุปปิยภาณี) (4) คนที่ชักนำเพ่ือนในทางท่ีเสื่อม (อปายสหาย) 

กล่าวได้ว่า มิตรแท้คือมิตรที่มีความจริงใจน่าคบหาสมาคมใครคบก็มีโอกาสพัฒนาตนและผู้อ่ืนรวมทั้ง
สังคมให้มีความเจริญส่วนมิตรเทียมเป็นมิตรที่ไม่น่าคบหาสมาคมไม่มีความจริงใจใครคบเข้าก็มีแต่จะนำความ
เสื่อมเสียมาสู่ทั้งตนเองและผู้อื่นหรือสังคมก็พลอยที่จะเสื่อมและเกิดปัญหาตามมาด้วยการกล่าวถึงบทบาท
และหน้าที่ของสถาบันต่าง ๆ ในสังคมอันได้แก่บทบาทของสถาบันครอบครัว สถาบันพระพุทธศาสนาย่อม
ส่งผลโดยตรงในการพัฒนาด้านต่าง ๆ ของเด็กและเยาวชนไทยฉะนั้นทุกสถาบันที่กล่าวมาในเบื้องต้น จำเป็น
อย่างยิ่งที่ผู้ทำหน้าที่หลักในสถาบันต่าง ๆ ควรมีหลักธรรมทางพระพุทธศาสนานำมาประยุกต์ใช้เพื่อพัฒนา
มนุษย์ยุคโลกาภิวัฒน์ หรือคนในสังคมปัจจุบันอยู่กันอย่างสันติสุขเกิดความขัดแย้งทางความคิดน้อยที ่สุด 
ดังนั้น จำเป็นอย่างยิ่งทีผู่้เขียนจะต้องกล่าวถึงบทบาทและความสำคัญของสถาบันดังกล่าวข้างต้นเนื่องจากเป็น



Journal of Interdisciplinary Study Education Science Vol.1 No. 3 (May - June 2025) | 60 

 

สภาวะแวดล้อมที่อยู่ใกล้ตัวเด็กและส่งผลกับเด็กโดยตรง สมกับคำกล่าวที่ว่า “เด็กวันนี้ คือผู้ใหญ่ในวันหน้า”
สถาบันต่าง ๆ จึงต้องมีส่วนรวมในการพัฒนามนุษย์กลุ่มนี้ให้เป็นคนดีของสังคมสืบไปในอนาคต 
 

บทสรุป 
พุทธธรรมกับบทบาทและหน้าที่ของสังคมในยุคโลกาภิวัตน์ จากหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาที่ว่า

ด้วยบทบาทและหน้าที่ทางสังคม ดังที่กล่าวมา ล้วนเป็นหลักการที่ล้ำลึกที่สร้างสรรค์ให้บทบาทหน้าที่ต่าง  ๆ 
มีประสิทธิภาพหลักคำสั่งสอนว่าด้วยบทบาทและหน้าที่ของพระพุทธองค์ยังครอบคลุมถึงหลักจรรยาบรรณ 
และจริยธรรมหากสังคมไทยได้นำหลักจริยธรรมการปฏิบัติหน้าที่ตามแนวพุทธศาสนานี้มาใช้พัฒนาสังคมก็ช่วย
ให้บุคคลมีความสุขมีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันและเป็นหลักการที่ช่วยให้สังคมทุกระดับที่กล่าวมา คือ ความ
ประพฤติระดับประชาชนทั่วไป ความประพฤติระดับปัญญาชน และความประพฤติระดับปัจเจกชน ทั้งในระดับ
ครอบครัว ชุมชน ประเทศชาติหรือแม้กระทั้งในระดับสากล ถ้าได้ปฏิบัติตามความประพฤติหรือหลักธรรมที่ได้
กล่าวมาแล้วในเบื้องต้น เชื่อได้เลยว่าสังคมโลกทั้งหมดคงไว้ซึ่งสันติสุข ปราศจากอคติ ความแตกแยก ความ
ขัดแย้งได้อย่างแท้จริง 

ปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในสังคมปัจจุบันนี้ เช่น ปัญหาเศรษฐกิจ ปัญหาสังคม ปัญหาการเมืองกระแส
ความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและสังคม และอิทธิพลของโลกาภิวัตน์ ก่อให้เกิดผลกระทบต่อชุมชนและ
บุคคลในสังคม ทั้งร่างกาย จิตใจ สติปัญญา อารมณ์ และค่านิยม ควรที่ทุกฝ่ายทั้งอาณาจักรและศาสนจักรต้อง
ประสานร่วมมือกันป้องกันแก้ไขปัญหาในระบบสังคม ค่านิยม อุดมการณ์ รวมทั้งคุณธรรม จริยธรรม และ
ร่วมกันปลูกจิตสำนึกบุคคลในสังคมให้มีความรับผิดชอบต่อสังคมส่วนรวมมากขึ้นการแก้ปัญหาอย่างเป็นระบบ 
สิ่งที่สำคัญที่สุดคือการนำเอาหลักธรรมทางศาสนามาประยุกต์เข้ากับการดำรงชีวิตของมนุษย์ในยุคปัจจุบัน 
ควบคู่กับการสร้างคุณภาพชีวิตเยาวชนผู้เป็นประชากรใหม่ของสังคมในยุคต่อๆไป โดยสถาบันครอบครัวมี
อิทธิพลต่อเยาวชนเป็นอย่างยิ่ง เพราะเป็นสถาบันแรกที่ให้การอบรมทางด้านจิตใจ ให้ความรัก ความอบอุ่น 
เอาใจใส่ดูแล ทะนุถนอม ปกครองดูแลอย่างถูกต้องแล้วก็จะสามารถให้เยาวชนเป็นบุคคลที่มีคุณภาพและ
คุณธรรมได้อย่างแน่นอน อีกทั้งยังช่วยลดปัญหาให้กับสังคม ส่งผลให้สังคมมีความสงบสุ ข เนื่องจากมนุษย์
ทั่วไปมีศีลธรรมประจำใจในการดำเนินชีวิต ดังองค์ประกอบที่ปรากฏในแผนภาพที่ 1 ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



61 | วารสารสหวิทยาการศึกษาครุศาสตร์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

แผนภาพที่ 1 แสดงองค์ประกอบของพุทธจริยศาสตร์กับการพัฒนาศักยภาพมนุษย์ในยุคโลกาภิวัฒน์ 
 
 

เอกสารอ้างอิง 
เค.เอ็น.ชยติลเลเก. (2537). จริยศาสตร์แนวพุทธ. แปลโดย สุเชาวน์พลอยชุม. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ:  

มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ปัญญานันทะ ภิกขุ). (2538). วาทธรรมปัญญานันท. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา.   
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). ความสุขของครอบครัวคือสันติสุขของสังคม. พิมพ์ครั้งที ่4. กรุงเทพฯ: 

มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2548). ธรรมนูญชีวิต. พิมพ์ครั้งที ่36. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก.  

ศีลข้อที่ 
3 

ศีลข้อที่ 
4 

-สัตว์น้ันมีชีวิต 

-รู้อยู่ว่าสัตว์น้ันมีชีวิต 

-มีจิตคิดจะฆ่าสัตว์น้ัน 

-พยายามฆ่าสัตว์น้ัน 

-สัตว ์ตายด้วยความ
พยายามน้ัน 

ศีลข้อที่ 
1 

ศีลข้อที่ 
2 

ศีลข้อที่ 
5 

-ทรัพย์หรือสิ่งของน้ันมี
เจ้าของหวงแหน 
-ร ู ้ อยู่ ว ่ าทรัพย ์ น้ัน มี
เจ้าของหวงแหน 
-มีจิตคิดจะลักทรัพย์น้ัน 
-พยายามลักทรัพย์น้ัน 
-ลักทรัพย์ได้ด้วยความ
พยายามน้ัน 

-หญิงหรือชายน้ันเป็นหญิง
หรืชายท่ีไม่ควรละเมิด 
-มีจิตคิดจะเสพเมถุน 
-พยายามประกอบ 
กิจในการเสพเมถุนและ 
-ยังอวัยวะเพศให้ถึงกัน 

-เรื่องน้ันไม่จริง 
-มีจิตคิดจะพูดให้ผิดไป 
จากความจริง 
-พยายามท่ีจะพูดให้ผิดด
ไปจากความจริงและ 
-คนฟังเข้าใจความหมาย 
ตามท่ีพูดน้ัน 

-น้ำท่ีดืม่น้ันเป็นน้ำเมา 
-มีจิตคิดจะดืม่ 
-พยายามดืม่และ 
-น้ำมาน้ันล่วงพ้น 
 

ความประพฤติระดับประชาชนทั่วไป 

พุทธจริยศาสตร์กับการพัฒนาศักยภาพมนุษย์ในยุคโลกาภิวัตน ์

ศีล 8 และกุศลกรรมบถ 10 

ความประพฤติระดับปัญญาชน 

มรรคมีองค ์8 10 

ความประพฤติระดับปัจเจกชน 



Journal of Interdisciplinary Study Education Science Vol.1 No. 3 (May - June 2025) | 62 

 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) . (2551). พุทธธรรม ฉบับขยายความ . พิมพ์ครั ้งที ่ 15. กรุงเทพฯ: 
สหธรรมิก. 

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (นิธิบุณยากร). (2554). พุทธสันติวิธี: การบูรณาการหลักการและเครื่องมือจัดการ
ความขัดแย้ง. กรุงเทพฯ: 21 เซ็นจูรี. 

สมบูรณ์สุขสำราญ. (2563). การพัฒนาตามแนวพุทธ: กรณีศึกษาพระสงฆ์นักพัฒนา.กรุงเทพฯ: พิมพ์สวย.  


