
 

 
 

 
 
 

 

วารสารพทุธรตัโนบล 
(Journal of Buddha Rattanobol) 

ISSN: 3057-1863 (Online) 
 

 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน 2568)  
Vol.1 No.3 (May - June 2025) 

 

 
 
 
 

โดย 
 

วดัวารนิทราราม เลขที ่85 ถนนทหาร ต าบลวารนิช าราบ   
อ าเภอวารนิช าราบ จงัหวดัอุบลราชธานี 



 

 

วารสารพุทธรตัโนบล 
(Journal of Buddha Rattanobol) 

ISSN: 3057-1863 (Online) 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน 2568)  
Vol.1 No.3 (May - June 2025) 

 

 
เจ้าของ  วดัวารนิทราราม เลขที ่85 ถนนทหาร ต าบลวารนิช าราบ   
 อ าเภอวารนิช าราบ จงัหวดัอุบลราชธานี  
ท่ีปรึกษา  

พระพรหมวชิโรดม, ดร. เจ้าคณะภาค 10 เจ้าอาวาสวดัโมลโีลกยารามราชวรวหิาร รอง
แมก่องบาลสีนามหลวง 

พระเทพปวรเมธี, รองศาสตราจารย ์ดร. มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั  
พระเมธีวชัรบณัฑิต, ศาสตราจารย์ ดร. วทิยาลยัพุทธศาสตร์นานาชาติ มหาวทิยาลยั

มหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั 
บรรณาธิการบริหาร 

พระศรีรตัโนบล, ผูช้่วยศาสตราจารย ์ดร. เจา้อาวาสวดัวารนิทราราม มหาวทิยาลยั
มหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตอุบลราชธานี 

หวัหน้ากองบรรณาธิการ 
ดร.อุทยั  วรเมธศีรสีกุล สถาบนัพฒันานวตักรรมวชิาการ 

กองบรรณาธิการ 
1.รองศาสตราจารย ์ดร.ธรีะพงษ์ มไีธสง  มหาวทิยาลยัมหาสารคาม 
2.รองศาสตราจารย ์ดร.รตันะ ปัญญาภา มหาวทิยาลยัราชภฏัอุบลราชธานี  
3.รองศาสตราจารย ์ดร.จกัรพรรณ  วงศพ์รพวณั มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั  
4.ผูช้่วยศาสตราจารย ์ดร.หอมหวล บวัระภา  มหาวทิยาลยัขอนแก่น  
5.ผูช้่วยศาสตราจารย ์ดร.ประยรู ป้อมสุวรรณ์ มหาวทิยาลยัราชภฏัพระนคร   



 

6.ดร.มนตร ีธรีธรรมพพิฒัน์ มหาวทิยาลยัเกษมบณัฑติ 
7.ดร.สงวน หลา้โพนทนั มหาวทิยาลยัมหามกุฏราชวทิยาลยั   
8.ดร.ชาญ มายอด มหาวทิยาลยัอสัสมัชญั 
9.ดร.พรหมพสิฐิ พนัธจ์นัทร ์มหาวทิยาลยันเรศวร 
10.ดร.มนูญ สอนโพนงาม มหาวทิยาลยัราชภฏับุรรีมัย์  

 
วตัถปุระสงคแ์ละขอบเขต 

มวีตัถุประสงค์และขอบเขตของวารสาร เพื่อเผยแพร่บทความวจิยั และบทความวชิาการ
แก่นักวจิยั นักวชิาการ คณาจารย ์นิสติและนักศกึษา และผูส้นใจทัว่ไป ดา้นศาสนา ปรชัญา ศลิปะ 
ประเพณีและวฒันธรรม เชิงประยุกต์พุทธนวตักรรมศาสตร์สมยัใหม่ รวมทัง้สหวิทยาการด้าน
มนุษยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตรเ์ชงิพุทธ 

 
สาขาท่ีรบัตีพิมพ ์ ศาสนา ปรชัญา ศลิปะ ประเพณีและวฒันธรรม เชงิประยุกตพ์ุทธนวตักรรม

ศาสตรส์มยัใหม ่รวมทัง้สหวทิยาการดา้นมนุษยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตรเ์ชงิ
พุทธ 

ก าหนดตีพิมพ ์ วารสารก าหนดตพีมิพเ์ผยแพร่ปีละ 6 ฉบบั 
ฉบบัที ่1 (มกราคม-กุมภาพนัธ)์ 
ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 
ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม-มถิุนายน) 
ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม-สงิหาคม) 
ฉบบัที ่5 (กนัยายน-ตุลาคม) 
ฉบบัที ่6 (พฤศจกิายน-ธนัวาคม) 

ผู้จดัการ/ฝ่ายประสานงาน: 
พระอภชิาต ิกตฺิตวิรญาโณ  มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั   
 
ส านักงานกองบรรณาธิการ วดัวารนิทราราม เลขที ่85 ถนนทหาร ต าบลวารนิช าราบ  อ าเภอวา
รนิช าราบ จงัหวดัอุบลราชธานี 
 
วนัท่ีตีพิมพเ์ผยแพร่: เมษายน 2568 
 
หมายเหต:ุ  ขอ้เขยีนหรอืบทความใด ๆ ทีไ่ดต้พีมิพเ์ผยแพร่ในวารสารน้ีถอืเป็น ความคดิเหน็

สว่นตวัของผูน้ิพนธบ์ทความ กองบรรณาธกิารไม่ จ าเป็นตอ้งเหน็ดว้ย และไมม่ขีอ้
ผกูพนัโดยประการทัง้ปวง 



 

 
บทบรรณาธิการ 

 
วารสารฉบับนี้ให้ความสำคัญกับการเผยแพร่ผลงานวิชาการด้านพระพุทธศาสนา ปรัชญา และ

วัฒนธรรม ด้านสังคมศาสตร์และมนุษย์ศาสตร์ รวมถึงการบูรณาการพระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ 
โดยเปิดโอกาสให้ผู้บริหาร คณาจารย์ นักวิจัย นิสิต นักศึกษา และบุคลากรในสถาบันอุดมศึกษาทุกระดับ 
ตลอดจนนักวิชาการจากองค์กรภาครัฐ เอกชน และนักวิชาการอิสระ ได้นำเสนอผลงานเชิงทฤษฎีและองค์
ความรู้ที่เกิดจากการปฏิบัติงานจริง อันสามารถนำไปสู่การพัฒนาในหลากหลายมิติ 

 วารสารพุทธรัตโนบล ฉบับปัจจุบันเป็นปีที่ 1 ฉบับที่ 3 โดยประกอบดว้ยบทความวิชาการ

จำนวน 5 บทความ ได้แก่ 1) ปรัชญาพุทธกับการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยนื  (2) ความหมายใหมข่อง

ศาสนาในยุคสังคมออนไลน์ไทย (3) การสื่อสารศาสนาในยุคดิจิทัล พุทธศาสนาในสื่อสังคมออนไลน์

ไทย (4) ศีล สมาธิ ปัญญา กับการจัดการความขัดแย้งในชุมชนไทย (5) พุทธศาสนาและการ

เปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมในสังคมเมืองไทย ทางกองบรรณาธิการขออนุโทนาขอบคุณผู้นิพนธ์

บทความทุกทา่น รวมถึงผู้ทรงคุณวุฒิทีก่รุณาพิจารณาและให้ข้อเสนอแนะ ซึ่งมีส่วนสำคัญต่อการพฒันา

งานวิชาการให้มีคุณภาพและมาตรฐาน ทั้งนี้ วารสารยังมุ่งหวังให้เนื้อหาทีต่ีพิมพ์สามารถนำไปสู่การพัฒนา

องค์ความรู้ในระดับชาตแิละนานาชาติ 

 กองบรรณาธิการหวังเป็นอย่างยิ่งว่า ผู้อ่านจะไดร้ับความรูจ้ากบทความวชิาการที่นำเสนอ และ

สามารถนำไปประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ทั้งในเชิงวิชาการและการดำเนินชีวิตต่อไป 

ดร.อุทยั วรเมธศีรสีกุล 
หวัหน้ากองบรรณาธกิาร 
  



 

สารบญั I Contents 

 
ล าดบัที ่ บทความ หน้า 
บทความวิจยั 

1  ปรัชญาพุทธกับการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน 
พระมหาจักริน พฤษภาศลิป ์ 
 

1 

2  ความหมายใหม่ของศาสนาในยุคสังคมออนไลน์ไทย 
พระครูปลัดยทุธนา ชูศร ี
 

12 

3  การสื่อสารศาสนาในยุคดิจิทัล พุทธศาสนาในสื่อสังคมออนไลน์ไทย 
พระหากฤษณพงษ ์กิตตฺิเวท ี

 

23 

4  ศีล สมาธิ ปัญญา กับการจัดการความขัดแย้งในชุมชนไทย 
สุวิทย์ เอี่ยมสะอาด 
 

34 

5  พุทธศาสนาและการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมในสังคมเมืองไทย  
สุทธินัย ผลขาว  
 

44 

 



   

1 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

ปรัชญาพุทธกับการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน 
Buddhist Philosophy and Sustainable Social Development 

 
พระมหาจักริน พฤษภาศิลป์ 

PhraMaha Chakrin Phrisapasin 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Ubon Ratchathani Campus 
*Corresponding Author Email: hvksphasilp@gmail.com 

Received: 5 May 2025; Revised: 10 June 2025; Accepted: 14 June 2025 
 

บทคัดย่อ 
บทความฉบับน้ีมุ่งเสนอองค์ความรู้ใหม่ภายใต้หัวข้อ “โมเดลการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืนตามแนวพุทธ

ปรัชญา” โดยวิเคราะห์พุทธปรัชญาในฐานะระบบความคิดเชิงจริยศาสตร์และญาณวิทยา ซึ่งมีรากฐานจาก
หลักธรรมสำคัญ ได้แก่ อริยสัจสี่ ไตรลักษณ์ และปฏิจจสมุปบาท อันเป็นแนวคิดที่มิได้ จำกัดอยู่ในบริบททาง
ศาสนาเท่านั้น แต่สามารถนำมาประยุกต์ใช้เป็นกรอบแนวคิดในการพัฒนาสังคมอย่างเป็นองค์รวม โดยเฉพาะ
ในยุคสมัยที่มนุษย์ต้องเผชิญกับวิกฤติด้านศีลธรรม ความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจ และภาวะเสื่อมถอยของ
คุณค่าทางสังคมและสิ่งแวดล้อม โมเดลดังกล่าวเสนอการพัฒนาสังคมที่มีมนุษย์เป็นศูนย์กลาง (Human-
centered development) ผ่านการพัฒนาคุณภาพภายใน ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่งทำหน้าที่เป็นกลไก
ทางจิตวิญญาณในการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมและวิถีชีวิตให้อยู่ร่วมกันอย่างมีสติ สันติ และพอเพียง โดยมี 
“มัชฌิมาปฏิปทา” หรือทางสายกลางเป็นหลักคิดสำคัญในการสร้างสมดุลระหว่างการพัฒนาเศรษฐกิจ สังคม 
และสิ่งแวดล้อม เพื่อมุ่งสู่เป้าหมายของการพัฒนาอย่างยั่งยืนในระยะยาว โดยสรุป บทความนี้ชี ้ให้เห็นว่า 
การบูรณาการหลักพุทธปรัชญาเข้าสู่กระบวนการพัฒนาสังคม มิใช่เพียงการนำหลักธรรมไปสู่การปฏิบัติแบบ
แยกส่วน หากแต่เป็นการยกระดับจิตสำนึกของมนุษย์ผ่านกลไกด้านนโยบาย การศึกษา และสื่อสาธารณะ เพื่อ
สร้างโครงสร้างทางสังคมใหม่ที่ตั้งอยู่บนคุณธรรม ความโปร่งใส และความรับผิดชอบร่วมกัน ซึ่งจะนำไปสู่
สังคมที่มั่นคง สงบสุข และยั่งยืนอย่างแท้จริง 

คำสำคัญ: พุทธปรัชญา, ความยั่งยืน, การพัฒนาสังคม, มัชฌิมาปฏิปทา, มนุษย์เป็นศูนย์กลาง 
 

Abstract 
This article proposes a new body of knowledge under the concept of a “Model for 

Sustainable Social Development Based on Buddhist Philosophy.” It analyzes Buddhist 
philosophy as an integrated system of ethics and epistemology, grounded in core doctrines 
such as the Four Noble Truths, the Three Marks of Existence, and Dependent Origination. 
These teachings, while rooted in religious tradition, transcend the boundaries of doctrinal faith 



   

2 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

and can be applied as conceptual frameworks for holistic social development—particularly 
relevant in contemporary contexts where societies are facing moral decline, economic 
inequality, and the erosion of human and environmental values. The proposed model centers 
on human-centered development, emphasizing the cultivation of inner qualities—morality 
(sila), concentration (samadhi), and wisdom (pinna)—as essential spiritual mechanisms for 
shaping behavior and sustainable living. A core component of this model is the Middle Way 
(Majjhima Pati pada), which serves as a guiding principle to achieve balance across the 
economic, social, and environmental dimensions of sustainable development. In conclusion, 
the article argues that integrating Buddhist philosophical principles into social development is 
not merely about transferring religious doctrines into practice, but about cultivating deep 
moral consciousness through structural mechanisms such as public policy, education, and 
media. This transformative process aims to reconstruct a society founded on virtue, 
transparency, and collective responsibility—ultimately fostering a peaceful, equitable, and 
genuinely sustainable social order. 

Keywords: Buddhist philosophy, sustainability, social development, Middle Way, 
human-centered development 

 
บทนำ 

การพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืนมิใช่เพียงมุ่งหมายต่อความก้าวหน้าทางเศรษฐกิจและเทคโนโลยีเท่านั้น 
หากแต่รวมถึงการธำรงรักษาความสมดุลของคุณค่าทางศีลธรรมและจริยธรรมในวิถีชีวิตของผู้คนด้วย ปรัชญา
พุทธ ซึ่งมีรากฐานจากหลักธรรมในพระพุทธศาสนา ได้รับการยอมรับว่าเป็นแนวทางสำคัญในการสร้างความ
ยั่งยืนทั้งในระดับปัจเจกและสังคม โดยเฉพาะแนวคิดเรื่อง “อิทัปปัจจยตา” และ “มัชฌิมาปฏิปทา” ที่ส่งเสริม
การดำเนินชีวิตอย่างพอเพียงและมีสติในทุกมิติของชีวิต (อนุวัต กระสังข์, 2560) 

ในปัจจุบัน สังคมไทยประสบกับความซับซ้อนของปัญหาทางสังคม ไม่ว่าจะเป็นความเหลื่อมล้ำทาง
เศรษฐกิจ การเสื่อมถอยของจริยธรรม และการใช้ทรัพยากรอย่างเกินขอบเขต ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงข้อจำกัด
ของการพัฒนาที่เน้นเพียงด้านวัตถุ โดยละเลยมิติทางจิตใจและวัฒนธรรม (พระมหาภาธร อ าภาธโร & 
พลวัฒน์ สีทา, 2562) ดังนั้น การประยุกต์ใช้ปรัชญาพุทธจึงถือเป็นกลไกที่มีศักยภาพในการบูรณาการจิตสำนึก
และความรับผิดชอบร่วมกันของสังคม เพื่อฟื้นฟูและพัฒนาให้เกิดสังคมที่มีคุณภาพในระยะยาว (พระพิทักษ์
คุณารกฺโข, 2565) 

ด้วยเหตุนี้ งานวิจัยและบทความวิชาการหลายฉบับได้เน้นย้ำถึงความสำคัญของการนำหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนา เช่น ศีล สมาธิ ปัญญา เมตตา กรุณา และหลักเศรษฐกิจพอเพียง มาใช้เป็นแนวทางในการ
ส่งเสริมการพัฒนาที่ยั่งยืนในทุกระดับ ตั้งแต่ครอบครัว ชุมชน ไปจนถึงระดับประเทศ (มนัสวี ศรีนนท์, 2561; 



   

3 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

ชัชฎาภรณ์ อยู่เย็นเป็นสุข, 2562) งานเขียนชิ้นนี้จึงมีวัตถุประสงค์ในการวิเคราะห์บทบาทของปรัชญาพุทธต่อ
การพัฒนาสังคมไทยอย่างยั่งยืน โดยตั้งอยู่บนพื้นฐานของความเข้าใจในสภาวะทางสังคมร่วมสมัยและการ
สังเคราะห์องค์ความรู้จากงานวิชาการร่วมสมัยที่เกี่ยวข้อง 

ความหมายของคำว่า ปรัชญาพุทธ 
ปรัชญาพุทธ หมายถึง ระบบความคิดหรือทฤษฎีที่อธิบายสภาวะธรรม อัตตลักษณ์ของความจริง และ

แนวทางการดำรงชีวิตอย่างมีปัญญา อิงหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า โดยเฉพาะการเน้น “ปฏิจจสมุปบาท” (อิ
ทัปปัจจยตา) และ มัชฌิมาปฏิปทา เป็นแกนกลางของการอธิบายปรากฏการณ์ทางโลกและจิตใจอย่างเป็นเหตุ
เป็นผล (อนุวัต กระสังข์, 2560) ปรัชญาพุทธไม่ใช่ปรัชญาเชิงอภิปรัชญาแบบตะวันตก แต่คือแนวคิดที่มุ่งเน้น
การดับทุกข์ผ่านการรู้แจ้งในสัจธรรม ซึ่งครอบคลุมทั้งจริยศาสตร์ ญาณวิทยา และภววิทยา (พระมหาภาธร 
อาภาธโร และ พลวัฒน์ สีทา, 2562) 

พระไพศาล วิสาโล (อ้างใน อนุวัต กระสังข์, 2560) เสนอว่า ปรัชญาพุทธมิได้เน้นเพียงการแสวงหา
ความจริงในเชิงทฤษฎีเท่านั้น หากแต่เน้นการแปรเปลี่ยนความเข้าใจให้เป็นการปฏิบัติที่นำไปสู่ความหลุดพ้น 
ซึ่งต่างจากปรัชญาทั่วไปที่เน้นการถกเถียงหรือแสวงหาความจริงเพื่อความรู้เป็นหลัก นักวิชาการไทย เช่น พระ
พิทักษ์คุณารกฺโข (2565) ยังเน้นว่าปรัชญาพุทธคือการเข้าใจโลกและชีวิตอย่างลึกซึ้งผ่านหลักไตรลักษณ์ และ
การบูรณาการปัญญาในการแก้ปัญหาทางสังคมร่วมสมัย 

ขณะที่ ชัชฎาภรณ์ อยู่เย็นเป็นสุข (2562) ชี้ให้เห็นว่า ปรัชญาพุทธยังทำหน้าที่เป็นรากฐานของการ
พัฒนามนุษย์และสังคมอย่างยั่งยืน เพราะสามารถปรับใช้กับการดำเนินชีวิตแบบพอเพียงและสันติสุข โดยเน้น
การรู้ตน เข้าใจตน และฝึกตนเพื่อบรรลุสภาวะ “พ้นทุกข์” อย่างแท้จริง 

สรุปได้ว่า ปรัชญาพุทธ  เป็นปรัชญาที่มีความเป็นพลวัต เน้นการใช้ปัญญาเพื่อเข้าใจธรรมชาติของชวีติ
และโลกอย่างถูกต้อง ด้วยจุดหมายเพื่อการพัฒนาจิตใจและการหลุดพ้นจากความทุกข์ ไม่ใช่เพียงเป็นระบบคิด
เชิงทฤษฎี แต่คือ “วิถีปฏิบัติแห่งการตื่นรู้” ซึ่งสามารถนำมาใช้ประโยชน์อย่างยั่งยืนในทุกระดับของสังคมร่วม
สมัย 

ความสำคัญของ ปรัชญาพุทธ  
ปรัชญาพุทธมีความสำคัญอย่างยิ่งในฐานะที่เป็นระบบความคิดที่ครอบคลุมทั้งมิติของการดำเนินชีวิต 

การจัดการความทุกข์ และการพัฒนาสังคม โดยอาศัยหลักการพื้นฐานจากพระไตรลักษณ์ ปฏิจจสมุปบาท 
และอริยสัจสี่ ซึ่งสามารถประยุกต์ใช้กับชีวิตจริงในระดับปัจเจกและสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ (พระครู
ปริยัติธำรงคุณ และ ภิกษุณีรตนธัมเมธา, 2565) 

ศิริอัญภัค ศิรินนท์วัชรกุล (2567) ได้ชี้ให้เห็นว่า ปรัชญาพุทธส่งผลต่อวิธีคิดของบุคคลในสังคมตั้งแต่
อดีตถึงปัจจุบัน ผ่านการให้ความสำคัญกับความเข้าใจในตนเองและธรรมชาติของชีวิตอย่างแท้จริง ส่งผลให้
ผู้คนสามารถดำรงชีวิตได้อย่างสมดุล มีสติ และมีคุณธรรม พร้อมยอมรับความเปลี่ยนแปลงตามกฎไตรลักษณ์ 

พรชัย สิริวโร (2564) กล่าวถึงปรัชญาพุทธในแง่มุมของการอธิบายโลกและเหตุแห่งทุกข์ว่า มีความ
แตกต่างจากแนวคิดปรัชญาตะวันตก โดยเฉพาะเรื่อง “ตัณหา” ซึ่งถือเป็นต้นเหตุของความทุกข์ในทศันะพุทธ 



   

4 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

และเปรียบเทียบกับหลักการแรกของธาเลสในปรัชญากรีกโบราณ ซึ่งแสดงให้เห็นถึงความสามารถในการ
เชื่อมโยงปรัชญาพุทธกับการวิเคราะห์เปรียบเทียบในเชิงสากล 

ปกรณ์ ครองบุญ (2565) ยกตัวอย่าง “อุเบกขาธรรม” เป็นหนึ่งในหลักพุทธปรัชญาที่มีผลต่อการ
พัฒนาชีวิตและจิตใจ เนื่องจากเป็นภาวะของความสมดุลทางอารมณ์ ที่ไม่เอนเอียงไปทางรักหรือชัง อันเป็น
พื้นฐานสำคัญของภาวะผู้นำและการตัดสินใจที่มีปัญญา 

สรุปได้ว่า ปรัชญาพุทธมิใช่เพียงองค์ความรู้ทางศาสนาเท่านั้น หากแต่เป็นรากฐานของการดำรงชีวิต
อย่างมีคุณภาพ โดยเน้นการพัฒนาจิตใจและปัญญา เพื่อนำไปสู่ความสงบสุขทั้งในระดับบุคคล ครอบครัว และ
สังคม โดยอิงบนหลักธรรมที่ผ่านการวิเคราะห์อย่างมีเหตุผลและสามารถอธิบายได้ในเชิงวิทยาศาสตร์ 

ความหมายของ  การพัฒนาสังคม  
การพัฒนาสังคม หมายถึง กระบวนการปรับปรุง เปลี ่ยนแปลง และยกระดับคุณภาพชีวิตของ

ประชาชนทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม และจิตใจ โดยมุ่งหวังให้เกิดความมั่นคง ยั่งยืน และเป็นธรรม
ในสังคม (พระเทพโชตินธโน และ อำพร เกิดลาภ, 2561) การพัฒนาสังคมมิใช่เพียงการเจริญเติบโตทางวัตถุ 
แต่รวมถึงการปลูกฝังจริยธรรม การมีส่วนร่วมของประชาชน และการเสริมสร้างศักยภาพของมนุษย์อย่างรอบ
ด้าน 

ตามแนวคิดของ ทัชชกร สรสิทธิ ์ และคณะ (2556) การพัฒนาสังคมควรเน้นการสร้างจิตสำนึก
สาธารณะ การเข้าใจปัญหาเชิงโครงสร้างของสังคม และการส่งเสริมประชาธิปไตยในระดับชุมชน ซึ่งเป็นฐาน
สำคัญของการพัฒนาอย่างยั่งยืน นักวิชาการผู้นี้ยังชี้ให้เห็นว่า “พัฒนาสังคม” ต้องวางอยู่บนหลักการมีส่วน
ร่วมของทุกภาคส่วน ไม่ใช่แค่ภาครัฐ 

ยุวดี บำรุงบุตร (2566) เสนอว่าการพัฒนาสังคมคือการส่งเสริมให้มนุษย์สามารถดำรงชีวิตในระบบ
สังคมได้อย่างมีคุณภาพ ด้วยการพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม และความรู้เท่าทันสังคม การส่งเสริมอาสาสมัคร
และผู้นำท้องถิ่นจึงเป็นส่วนสำคัญของกระบวนการนี้ 

ในทัศนะของสายหู พัทยา (2514) ซึ่งถือว่าเป็นหนึ่งในผู้บุกเบิกนิยามทางรัฐศาสตร์ไทย กล่าวว่า การ
พัฒนาสังคมต้องอาศัยองค์ประกอบ 3 ประการคือ 1) การเปลี ่ยนแปลงเชิงโครงสร้าง , 2) การกระจาย
ทรัพยากรอย่างเท่าเทียม, และ 3) การมีส่วนร่วมทางการเมืองที่สร้างสรรค์ 

กล่าวโดยสรุป การพัฒนาสังคมเป็นแนวทางการยกระดับศักยภาพมนุษย์และโครงสร้างสังคม โดยต้อง
พัฒนาทั้งในมิติของวัตถุและจิตใจ เพื่อให้เกิดสังคมที่เท่าเทียม มีคุณธรรม และยั่งยืนในระยะยาว โดยอาศัย
การมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วนในสังคม 

องค์ประกอบของ การพัฒนาสังคม 
การพัฒนาสังคมเป็นกระบวนการที่ซับซ้อนและหลากหลาย องค์ประกอบสำคัญของการพัฒนาสังคม

ครอบคลุมใน 4 มิติหลัก ได้แก่ 1) มิติด้านเศรษฐกิจ, 2) มิติด้านการเมือง, 3) มิติด้านสังคมและวัฒนธรรม, 
และ 4) มิติด้านสิ่งแวดล้อม โดยมีเป้าหมายในการยกระดับคุณภาพชีวิตของประชาชนให้เกิดความเท่าเทียม
และยั่งยืน (รัตนา ภรณ์จันวิไชย และ ดุสิต ขาวเหลือง, 2563) 



   

5 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

พระครูใบฎีกาทวีศักดิ์ ใต้ศรีโคตร (2567) ได้ชี้ให้เห็นว่า การพัฒนาสังคมจะต้องเริ่มจากการพัฒนา
มนุษย์เป็นศูนย์กลาง ซึ่งประกอบด้วยการพัฒนาจิตใจ ศีลธรรม และคุณธรรม เพื่อเป็นพื้นฐานของการสร้าง
สังคมที่มีความเอื้ออาทรและอยู่ร่วมกันอย่างสันติ 

ในทัศนะของ วิสมล ศรีสุทธินันทน์ (2568) องค์ประกอบของการพัฒนาสังคมประกอบด้วย 1) 
ศักยภาพของคนในชุมชน, 2) ระบบการมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ, และ 3) การจัดการทรัพยากรภายในชุมชน 
ซึ่งเป็นปัจจัยที่ส่งเสริมให้เกิดความมั่นคงทางสังคมและเศรษฐกิจในระดับฐานราก 

อนงค์รัตน์ จันทร์ศิริ (2565) เน้นว่าการพัฒนาสังคมจำเป็นต้องบูรณาการ “ทุนทางสังคม” เข้ากับการ
วางนโยบาย โดยมองเห็นความสำคัญของความสัมพันธ์ทางสังคม ความไว้วางใจ และเครือข่ายชุมชน เป็นกลไก
สำคัญของการขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลง 

ในงานของ อภิรักษ์ พิบูลย์ผลิน (2566) ยังกล่าวเพิ่มเติมว่า องค์ประกอบเชิงโครงสร้าง เช่น การ
จัดการภาครัฐที่มีประสิทธิภาพ การกระจายอำนาจ และระบบธรรมาภิบาลที่โปร่งใส คือปัจจัยสำคัญที่
เกื้อหนุนให้การพัฒนาสังคมดำเนินไปอย่างมีเสถียรภาพ 

สรุปได้ว่า องค์ประกอบของการพัฒนาสังคมเป็นการบูรณาการหลากหลายปัจจัย ทั้งมิติบุคคล ชุมชน 
โครงสร้างรัฐ และวัฒนธรรม ซึ่งล้วนเป็นกลไกที่ส่งผลต่อกันและกัน การเข้าใจองค์ประกอบเหล่านี้ช่วยให้การ
วางนโยบายหรือดำเนินโครงการเพื่อการพัฒนาเป็นไปอย่างครอบคลุม ยั่งยืน และมีความหมายต่ อผู้คนทุก
ระดับ 

ความสำคัญของ การพัฒนาสังคม  
การพัฒนาสังคมมีความสำคัญอย่างยิ ่งในฐานะเป็นกลไกหลักในการยกระดับคุณภาพชีวิตของ

ประชาชนและสร้างสมดุลระหว่างความก้าวหน้าทางเศรษฐกิจ วัฒนธรรม จิตใจ และสิ่งแวดล้อม โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งในสภาวะสังคมร่วมสมัยที่เผชิญกับความเหลื่อมล้ำ การขาดจริยธรรม และความไม่มั่นคงทางสั งคม 
(ชาตรี สุขสบาย, 2568) 

ภูชิสส์ ศรีเจริญ (2557) ชี้ให้เห็นว่าการพัฒนาสังคมต้องมุ่งส่งเสริมทุนมนุษย์และทุนทางสังคมให้เกิด
พลังร่วมกันในการสร้างความมั่นคงของชาติ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในยุคโลกาภิวัตน์ที่การเปลี่ยนแปลงรวดเร็วและ
ซับซ้อน จำเป็นต้องมีระบบการศึกษาและจริยธรรมเป็นกลไกค้ำจุน 

ยุวดี บำรุงบุตร (2566) เน้นว่า ความสำคัญของการพัฒนาสังคมอยู่ที่การสร้างความร่วมมือระหว่างรัฐ 
ท้องถิ่น และภาคประชาชน โดยเฉพาะการสร้างสังคมสันติสุขผ่านกลไกอาสาสมัครและเครือข่ายชุมชนซึ่ง
สามารถเสริมสร้างความมั่นคงของมนุษย์และความยั่งยืนในระยะยาว 

ศรีบุรี และ ทวี วงศ์ (2562) กล่าวว่า การพัฒนาสังคมไม่ใช่เพียงการให้บริการหรือสวัสดิการจากรัฐ 
แต่คือการสร้างความสามารถให้ประชาชนเข้ามามีส่วนร่วมในการตัดสินใจและบริหารจัดการทรัพยากรของ
ตนเอง อันเป็นรากฐานของประชาธิปไตยที่มีคุณภาพ 

อัญมณี บูรณกานนท์ (2564) ชี้ว่าการขับเคลื่อนกองทุนสังคมและนวัตกรรมท้องถิ่นมีบทบาทสำคัญใน
การกระตุ้นการมีส่วนร่วมและสร้างความเป็นธรรมทางโอกาส โดยเฉพาะในพื้นที่ชายขอบที่มักถูกมองข้าม 



   

6 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

สรุปได้ว่า การพัฒนาสังคมมีความสำคัญไม่เพียงแต่ในฐานะกลไกของรัฐ หากแต่คือกระบวนการร่วม
ของทุกภาคส่วนเพื่อสร้างความยั่งยืนให้แก่สังคมไทย องค์ประกอบสำคัญอยู่ที่การพัฒนาคุณภาพมนุษย์ การ
สร้างจริยธรรม และการสนับสนุนโครงสร้างที่เป็นธรรมในทุกระดับ 

ความหมายของคำว่า อย่างยั่งยืน  
คำว่า อย่างยั่งยืน หมายถึง สภาพของการพัฒนา การดำรงอยู่ หรือการจัดการใด ๆ ที่สามารถดำเนิน

ต่อไปได้ในระยะยาวโดยไม่ก่อให้เกิดผลเสียต่อทรัพยากรธรรมชาติ สังคม เศรษฐกิจ หรือคุณภาพชีวิตของ
มนุษย์ในอนาคต (พิษณุ พรมจันทร์ , 2564) แนวคิดนี ้เน้นการผสมผสานระหว่าง “ความพอดี” กับ 
“ความสามารถในการธำรงตนเองได้” ทั้งในระดับปัจเจกและระดับระบบ ความยั่งยืนในบริบทองค์กร หมายถึง 
การดำเนินกิจกรรมโดยเคารพต่อหลักจริยธรรม ความโปร่งใส และการมีธรรมาภิบาล โดยการสร้างทั้ง 
“มูลค่า” และ “คุณค่า” ต่อสังคมและสิ่งแวดล้อมควบคู่กัน เพื่อคงอยู่ได้ในระยะยาวอย่างสมดุล (อรรถพล เสือ
คำรณ, 2566) ความยั่งยืนเป็นกลยุทธ์การจัดการที่ช่วยให้องค์กรสามารถปรับตัว เข้ากับการเปลี่ยนแปลง และ
สร้างความได้เปรียบในระยะยาว โดยครอบคลุมทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม  (ภควดี อนุญาหงษ์ 
และคฑามาศ เตโซะ, 2567) 

ชัยฤทธิ ์ ขวัญสอน (2566) กล่าวถึงความยั ่งย ืนในบริบทชุมชนว่า คือกระบวนการที ่ส ่งเสริม
ความสามารถในการพึ่งพาตนเองของชุมชน โดยมีเป้าหมายให้เกิดการเติบโตที่สอดคล้องกับคุณค่าทาง
วัฒนธรรมและหลักธรรมาภิบาล 

พิษณุ พรมจันทร์ (2564) เน้นมิติของ “ความมั่นคงทางสังคม” ว่าเป็นรากฐานของการพัฒนาอย่าง
ยั่งยืน เพราะสังคมที่มีโครงสร้างธรรมาภิบาลที่ดี จะสามารถรองรับและจัดการการเปลี่ยนแปลงในอนาคตได้
ดีกว่า 

สรุปได้ว่า “ความยั่งยืน” เป็นแนวคิดที่ครอบคลุมถึงการรักษาสมดุลระหว่างการใช้ทรัพยากร การ
เติบโตทางเศรษฐกิจ และการเคารพในคุณค่าทางสังคมและสิ่งแวดล้อม เป็นกระบวนการที่ต้องดำเนินอย่าง
ต่อเน่ือง มีการปรับตัว และคำนึงถึงผลกระทบระยะยาวในทุกระดับ 

องค์ประกอบของ ความยั่งยืน  
แนวคิดความยั่งยืน (Sustainability) ไม่ได้เป็นเพียงแนวทางเชิงนโยบายเท่านั้น หากแต่ประกอบด้วย

องค์ประกอบสำคัญที่ต้องดำเนินการควบคู่กัน ได้แก่ เศรษฐกิจ สังคม สิ่งแวดล้อม และการมีส่วนร่วมของ
ประชาชน (ศศิกานต์ จรณะกรัณย์ และ ปิยพร ท่าจีน, 2566) ซึ่งองค์ประกอบเหล่านี้สัมพันธ์กันเชิงระบบ หาก
ขาดหรือไม่สมดุล จะส่งผลต่อเสถียรภาพในระยะยาว 

ธีรพล เลี้ยงวัฒนธรรม (2554) ได้เสนอองค์ประกอบของความยั่งยืนทางเศรษฐกิจ โดยเน้นว่าความ
ยั่งยืนต้องมีการบริหารจัดการทางการเงินอย่างรอบคอบ เช่น รายรับ-รายจ่ายต้องสมดุล และมีระบบสะสมทุน
ที่ไม่พึ่งพาภายนอกมากเกินไป 



   

7 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

นพชัย ถิรทิตสกุล และรชฎ ขำบุญ (2566) ระบุว่า ความยั่งยืนในภาคธุรกิจพลังงานต้องประกอบด้วย 
3 ปัจจัยหลัก ได้แก่ การจัดการทรัพยากรอย่างมีประสิทธิภาพ นวัตกรรมพลังงานสะอาด และระบบธรรมาภิ
บาลที่โปร่งใส 

ศิริพร รัตนศักดิ์ชัย (2565) กล่าวเพิ่มเติมว่า การสร้างความยั่งยืนในระดับชุมชนจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อ
มี “ทุนทางสังคม” ที ่เข้มแข็ง ซึ ่งหมายถึงความสัมพันธ์ที ่ไว้วางใจและความร่วมมือระหว่างประชาชน 
หน่วยงาน และองค์กรภายนอก 

พีริยา ทรัพย์สาร และพิทักษ์ ศิริวงศ์ (2567) ชี้ว่า ความยั่งยืนด้านสิ่งแวดล้อมคือหัวใจหลักของการ
พัฒนาในศตวรรษที่ 21 โดยเฉพาะการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและลดการใช้พลังงานเกินจำเป็น ซึ่งถือเป็น 
“แนวปฏิบัติ” ที่ต้องสอดรับกับนโยบายภาครัฐ 

กล่าวโดยสรุป ความยั ่งยืน เป็นผลลัพธ์ของการบูรณาการองค์ประกอบหลากหลายด้าน ได้แก่ 
เศรษฐกิจ สังคม สิ่งแวดล้อม และธรรมาภิบาล ซึ่งต้องดำเนินไปพร้อมกันและส่งเสริมซึ่งกันและกัน การเข้าใจ
องค์ประกอบเหล่านี้อย่างรอบด้านจึงเป็นพื้นฐานสำคัญของการพัฒนาในทุกระดับ 

ความสำคัญของคำว่า อย่างยั่งยืน 
คำว ่า อย ่างย ั ่ งย ืน (Sustainably) ม ีความสำค ัญเช ิงว ิชาการและเช ิงนโยบายอย ่างย ิ ่ ง ใน

กระบวนการพัฒนาและจัดการทั้งในระดับองค์กร ชุมชน และประเทศชาติ โดยเน้นที่การดำรงอยู่ของระบบ
ต่าง ๆ อย่างต่อเนื่องและไม่เบียดเบียนอนาคต (ศศิกานต์ จรณะกรัณย์  & ปิยพร ท่าจีน, 2566) แนวคิดนี้เน้น
การสร้างสมดุลระหว่างเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม เพื่อให้สามารถอยู่รอดได้ทั้งในปัจจุบันและอนาคต 

กฤษดา เชียรวัฒนสุข (2566) ชี้ให้เห็นว่า ความยั่งยืนในบริบทธุรกิจไม่ได้หมายถึงการมุ่งสร้างกำไร
เพียงอย่างเดียว แต่ต้องมีการเปิดเผยข้อมูลด้านสิ่งแวดล้อม สังคม และธรรมาภิบาล (ESG) อย่างโปร่งใส ซึ่ง
ช่วยสร้างความเชื่อมั่นให้แก่ผู้มีส่วนได้ส่วนเสียทุกภาคส่วน 

สุลาว ัลย ์ ท ันใจชน (2565) กล่าวถึงความสำคัญของเกณฑ์การประเมินความยั ่งย ืนในด้าน
สถาปัตยกรรม โดยเฉพาะในประเทศกำลังพัฒนา ซึ่งต้องให้ความสำคัญต่อผลกระทบระยะยาว ทั้งในเชิง
พลังงาน วัสดุ และคุณภาพชีวิตของผู้อยู่อาศัย 

ปกรณ์ อุดมธนะสารสกุล (2567) วิเคราะห์ว่าในยุคหลังโควิด-19 แนวคิดความยั่งยืนกลายเป็นกลยุทธ์
หลักขององค์กรในการปรับตัวต่อวิกฤติ โดยเชื ่อมโยงการดำเนินธุรกิจเข้ากับความรับผิดชอบต่อสังคม 
สิ่งแวดล้อม และธรรมาภิบาล 

สรุปได้ว่า ความยั่งยืน ไม่ได้เป็นเพียงเป้าหมายเชิงนามธรรม แต่คือแนวคิดที่ครอบคลุมทุกมิติของการ
พัฒนาอย่างมีระบบ โดยมีความสำคัญต่อความอยู่รอดของมนุษยชาติ ชุมชน และองค์กร การตระหนักถึงความ
ยั่งยืนเป็นเง่ือนไขพื้นฐานในการสร้างอนาคตที่ปลอดภัย สมดุล และเป็นธรรม 

 
 
 



   

8 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

บทสรุป 
ปรัชญาพุทธเป็นระบบความคิดที่มีรากฐานจากหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา อันประกอบด้วย

อริยสัจสี่ ไตรลักษณ์ และปฏิจจสมุปบาท ซึ่งชี้ให้เห็นถึงธรรมชาติของชีวิต ความทุกข์ และหนทางแห่งการดับ
ทุกข์ หลักการเหล่านี้ไม่ได้มีเพียงคุณค่าเชิงศาสนาเท่านั้น หากแต่สามารถนำมาประยุกต์ ใช้ในการวางแนว
ทางการพัฒนาสังคมให้เกิดความมั่นคงและยั่งยืน โดยเฉพาะในบริบทที่สังคมร่วมสมัยกำลังเผชิญกับวิกฤติ
ศีลธรรม ความเหลื่อมล้ำ และการบริโภคนิยมที่บั่นทอนสมดุลของมนุษย์และสิ่งแวดล้อม 

การพัฒนาสังคมตามแนวพุทธปรัชญาให้ความสำคัญกับการพัฒนาคุณภาพมนุษย์เป็นศูนย์กลาง โดย
เน้นการฝึกฝนจิตใจผ่านศีล สมาธิ และปัญญา ตลอดจนส่งเสริมการดำเนินชีวิตอย่างมีสติและพอเพียง 
แนวทางนี้สอดคล้องกับแนวคิด “การพัฒนาอย่างยั่งยืน” ที่ต้องอาศัยความสมดุลระหว่างเศรษฐกิจ สังคม และ
สิ่งแวดล้อม ซึ่งปรัชญาพุทธได้วางหลักการไว้อย่างเป็นระบบผ่านแนวคิดเรื่อง “มัชฌิมาปฏิปทา” หรือทางสาย
กลาง ที่มุ่งสร้างสังคมที่เกื้อกูลและเป็นธรรม 

กล่าวโดยสรุป การผนวกหลักปรัชญาพุทธเข้ากับการพัฒนาสังคมมิใช่เพียงการถ่ายโอนหลักธรรมเข้าสู่
นโยบาย แต่คือการแปรเปลี่ยนคุณค่าแห่งจิตใจให้เป็นพลังในการสร้างสังคมที่สงบเย็นและมั่นคงยั่งยืน การ
ส่งเสริมพุทธปรัชญาในเชิงนโยบาย สื่อสารมวลชน และระบบการศึกษา จึงเป็นกลไกสำคัญที่จะสร้างการ
เปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้าง พร้อมทั้งปลูกฝังจิตสำนึกที่ลึกซึ้งในระดับปัจเจกและส่วนรวม อันจะนำไปสู่สงัคมที่
มีสติ สันติ และยั่งยืนอย่างแท้จริง 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

พุทธปรัชญาในฐานะระบบความคิดเชิงจริยศาสตร์และญาณวิทยา มีรากฐานจากหลักธรรมสำคัญ อัน
ได้แก่ อริยสัจสี่ ไตรลักษณ์ และปฏิจจสมุปบาท ซึ่งมีจุดมุ่งหมายเพื่ออธิบายธรรมชาติของชีวิต ความทุกข์ และ
กระบวนการดับทุกข์ หลักธรรมเหล่านี้มิได้จำกัดอยู่เพียงในมิติทางศาสนา หากแต่สามารถนำมาประยุกต์ใช้
เป็นกรอบแนวคิดเพื่อการพัฒนาสังคมในเชิงองค์รวม โดยเฉพาะในบริบทสังคมร่วมสมัยที่เผชิญกับวิกฤติด้าน
คุณธรรม ความเหลื่อมล้ำ และภาวะเสื่อมถอยของคุณค่ามนุษย์และธรรมชาติ 

องค์ความรู้ใหม่จึงเสนอ การพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืนตามแนวพุทธปรัชญา โดยมี มนุษย์เป็นศูนย์กลาง 
(Human-centered development) และขับเคลื่อนผ่านการพัฒนาจิตใจ ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่งทำ
หน้าที่เป็นกลไกภายในที่หล่อหลอมพฤติกรรมและวิถีชีวิตให้เป็นไปอย่างมีสติ สันติ และพอเพียง โดยเฉพาะ
การยึดแนวทาง “มัชฌิมาปฏิปทา” หรือทางสายกลาง ซึ่งเป็นหัวใจของความสมดุลระหว่างเศรษฐกิจ สังคม 
และสิง่แวดล้อม อันเป็นเง่ือนไขพื้นฐานของ “ความยั่งยืน” ในระยะยาว 

กล่าวได้ว่า โมเดลดังกล่าวไม่ใช่เพียงการ “ถ่ายโอนหลักธรรม” ไปสู่ภาคปฏิบัติ แต่คือการ  บูรณาการ
คุณค่าภายใน ให้เป็นพลังทางสังคม ด้วยการยกระดับจิตสำนึกผ่านนโยบายสาธารณะ การศึกษา และ
สื่อสารมวลชน โดยมีเป้าหมายเพื่อสร้างการเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้างที่สอดคล้องกับคุณค่าทางพุทธ ซึ่งจะ
นำไปสู่สังคมที่มีคุณธรรม มีสติ และสามารถดำรงอยู่อย่างสันติและยั่งยืนได้อย่างแท้จริง 



   

9 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

เอกสารอ้างอิง 
ชัชฎาภรณ ์อยู่เย็นเป็นสุข. (2562). การศกึษาพทุธปรัชญาเพื่อการพัฒนาที่ยั่งยืน. วารสารศิลปศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยรังสิต, 15(1), 155-166. 
ชัยฤทธิ์ ขวัญสอน. (2566). การพัฒนา โคก หนอง นา อยา่งยั่งยืน ตามแนวพุทธสันติวิธี. วารสารสหวิทยาการ

นวัตกรรมปริทรรศน์, 6(5), 159–171. 
ชาตรี สุขสบาย. (2568). อดีตในปัจจุบันกับการสร้างสรรค์แนวทางการพฒันาสังคม. วารสารวจิัยวิชาการ, 

8(1), 333–350. 
ทวีวงศ ์ศรีบุรี. (2562). “รอบตัวเรา”: การสื่อสารเพื่อการพัฒนาสังคม. UNISEARCH Journal, 6(2), 42-46. 
ทัชชกร สรสทิธิ์ และคณะ. (2556). การให้ความหมาย ที่มาของความหมาย และรูปแบบกิจกรรมความ

รับผิดชอบต่อสังคมในความต้องการของลูกค้า ธนาคารไทยพาณิชย์. วารสารวชิาการ Veridian E-
Journal, 6(3), 152-169. 

ธีรพล เลี้ยงวัฒนธรรม. (2554). ความยังยืนและการตอบรับของราคาหลกัทรัพย ์ต่อองค์ประกอบของกระแส
เงินสดในกำไรและรายการคงคา้ง. ปริญญานพินธ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, บทคดัย่อ. 

นพชัย ถิรทติสกุล, รชฎ ขำบุญ และศิริเดช คำสพุรหม. (2566). ปัจจัยความสำเรจ็ของธุรกจิพลังงานที่ส่งผล
ต่อความยั่งยืน : กรณีศึกษาธุรกจิพลังงานในประเทศไทย. วารสารสทุธิปรทิัศน์, 37(3), 74–91. 

ปกรณ์ อุดมธนะสารสกุล และคณะ. (2567). การปรับเปลี่ยนของธุรกิจในยุคหลังโควิด-19: กลยุทธ์เพื่อความ
ยั่งยืนและความสำเร็จ. วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี, 7(6), 1378-1392. 

พัทยาสายหู. (1971). ความหมายของการพัฒนาสังคม. Faculty of Political Science (JSS), 8(1), 168-
181. 

พรสวรรค ์ครองบุญ. (2565). อุเบกขาธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทต่อความสำคัญของการพัฒนาชวีิต. วารสาร
ธรรมะเพื่อชีวิต, 28(4), 40-51. 

พีริยา ทรัพย์สาร และ พทิักษ์ ศิรวิงศ์. (2567). กรอบแนวคิด : องค์ประกอบของตัวแบบกลยุทธ์การจดัการสี
เขียวของวิสาหกิจชุมชนผลิตภัณฑ์ข้างฮางให้เกิดความยั่งยืนในเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือ.Journal 
of Roi Kaensarn Academi, 9(5), 535–542. 

พระครูปริยตัิธำรงคุณ, ภกิษุณีรตน ธัมมเมธา และปิยะนุช ศรีสรานุกรม. (2565). ชีวิตตามทรรศนะของพุทธ
ปรัชญา. วารสารธรรมะเพื่อชีวติ, 28(2), 29-45. 

พระครใูบฎีกาทวีศักดิ ์ใต้ศรีโคตร และพระมหาสราวธุ โพธิ์ศรีขาม. (2567). พระพุทธศาสนากับการพัฒนาทุน
มนุษย์และสังคม. วารสารธรรมะเพื่อชีวติ, 30(4), 275-282. 

พระเทพ โชตตฺินฺธโน, อำพร เกดิลาภ และธนรัฐ สะอาดเอี่ยม. (2561). วดัแสงบูรพา จังหวัดสรุินทร์: บทบาท
ของวัดด้านการพัฒนาสังคมตามวิถีพทุธ. วารสารมหาจุฬาคชสาร, 9(1), 84–94. 

พระพทิักษ์ คุณารกฺโข (ใจคง). (2022). การพัฒนาทรพัยากรมนุษย์แบบยั่งยืนเชิงพุทธ. วารสารวิจยวิชาการ, 
5(2), 285–296. 



   

10 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

พระมหาพรชัย สิริวโร, พระมหาขวัญชัย กิตตฺิเมธี และไข่มุก เหล่าพิพัฒนา. (2564). การอธิบายหลักการแรก
ของธาเลสกับการอธิบายตัณหาของพุทธปรชัญา: ความเหมือนและความตา่งในมิติวัฒนธรรมการ
แสวงหาความรู้. วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์, 17(1), 13-27. 

พระมหาภาธร อาภาธโร และพลวัฒน์ สีทา. (2562). การพัฒนาชุมชนเชงิพุทธบูรณาการ. วารสารวิจัยวิชาการ
, 2(3), 113-128. 

ภคพล สุนทรโรจน ์และกฤษดา เชียรวัฒนสุข. (2566). คุณภาพของการประยุกต์ใช้การบัญชีสังคม: รากฐานที่
มั่นคงสู่ความยั่งยืนของธรุกิจ. วารสารสหวิทยาการวจิัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา, 12(1), 112-125. 

ภควดี อนุญาหงษ์, คฑามาศ เตโซ และจุฬาลักษณ์ บุญสุข. (2567). การจัดการเชิงกลยุทธใ์นภาครัฐ: แนวทาง
สู่ความสำเรจ็และการพฒันาอย่างยั่งยืน. วารสารการบริหาร การจดัการ และการพัฒนาที่ยั่งยืน, 2(4), 
757–766. 

ภูชิสส์ ศรีเจริญ. (2557). ทุนมนุษย์กับความสำคญัของสังคมสร้างความมัน่คงของชาติ. วารสารสถาบันวิชาการ
ป้องกันประเทศ, 5(1), 72-78. 

มนัสวี ศรีนนท ์และพระมหามฆวินทร์ ปุริสตฺุตโม. (2561). ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงกับพทุธปรัชญาเพื่อ
การพัฒนาอย่างยั่งยืน. วารสารวจิัยธรรมศึกษา, 1(2), 29-33. 

ยุวดี บำรุงบุตร. (2566). อาสาสมคัรพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์กับการเสริมสรา้งสังคมสันติสุข. 
วารสารนวตักรรมการจัดการศกึษาและการวิจัย, 5(1), 223–232. 

รัตนา ภรณ์จันวิไชย และคณะ. (2562). การพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรมเพื่อลดผลกระทบการใช้เครอืข่ายสังคม
ของนิสิตมหาวิทยาลัยบูรพา. วารสารการศึกษาและการพัฒนาสังคม, 15(2), 163-173. 

วิสมล ศรีสุทธินันทน์. (2568). การวิเคราะห์องคป์ระกอบเชิงยืนยันปัจจัยที่มีผลต่อการพัฒนาศักยภาพในการ
ปฏิบัติงานของอาจารย์ในกองบัญชาการศกึษา สำนักงานตำรวจแห่งชาติ. National & 
International Conference, 18(2). 

ศศิกานต ์จรณะกรัณย์, ปิยพร ท่าํจีน และบังอร พลเตชํา. (2566). องค์ประกอบของแบบจำลองธรุกิจเพื่อ
ความยั่งยืนที่ส่งผลตอ่คณุค่าแห่งความยั่งยืนของโรงแรมขนาดเล็กในเขตกรุงเทพมหานคร. วารสาร 
มจร อุบลปริทรรศน์, 8(3), 472-486. 

ศิริอัญภัค ศริินนท์วัชรกลุ. (2566). ความสำคัญของพุทธปรัชญาที่มีอิทธิพลต่อหลักการดำเนินชีวิตและสังคม. 
วารสารบัณฑติศึกษาวิชาการ, 1(3), 33-37. 

สมศักดิ์ สงวนดี. (2564). ทุนทางสังคมกับการพัฒนาชุมชน. วารสารวิชาการแห่งอนาคต, 1(1), 1-8. 
สุลาวัลย์ ทันใจชน และ ณฐพงศ์ พ่วงภิญโญ. (2565). เกณฑ์การประเมินความยั่งยืนของอาคาร: แนวคิดและ

การใช้งาน. วารสารสถาปัตยกรรม การออกแบบและการก่อสร้าง, 4(3), 119-140. 
อนุวัต กระสังข์. (2560). ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง: หลักการและวิธกีารพัฒนาชุมชนตามหลกัพุทธธรรม

อย่างยั่งยืน. วารสารมนษุยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์, 19(1), 124–144. 



   

11 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

อรรถพล เสือคำรณ. (2566). การพัฒนาทุนมนุษย์ตามแนวพระพุทธศาสนา เพื่อการพัฒนาองค์กรอย่างยั่งยืน. 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปริทรรศน์, 6(2), A217-A228. 

อภิรักษ์ พิบูลย์ผลิน. (2566). การจัดการภาครฐัแบบมีส่วนร่วม: แนวทางสูก่ารพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน. 
วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา, 15(2), 93–110.  

พิษณุ พรมจันทร์. (2564). แนวคิดการพัฒนาอยา่งยั่งยืนในบริบทสังคมไทย. วารสารวิจัยและพัฒนา มทร.
ธัญบุรี, 13(3), 101–112.  

อัญมณี บูรณกานนท์. (2564). การขับเคลื่อนกองทุนด้านการพัฒนาสังคมในประเทศไทย. วารสารสำนักงาน
วิจัยและให้คำปรึกษาแห่งจุฬาลงกรณ์มหาวทิยาลยั, 3(1), 1–16. 

ศิริพร รตันศักดิ์ชัย. (2565). การพัฒนาความยั่งยืนของชุมชนผ่านทุนทางสังคม. วารสารการพัฒนาและการ
เปลี่ยนแปลงสังคม, 15(2), 55–70.  

 
 



   

12 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

ความหมายใหม่ของศาสนาในยุคสังคมออนไลน์ไทย 
The New Meaning of Religion in Thailand's Online Society 

 
พระครูปลัดยุทธนา ชูศรี 

Phrakhruplad Yuthana Chusri 

โรงเรียนวัดนาเยียวิทยา 
Wat Nayia Witthaya School 

*Corresponding Author E-mail: Email:phrakhrupladyuththnachusri@gmail.com 

Received: 5 May 2025 ; Revised: 21 June 2025 ; Accepted: 21 June 2025 

 
บทคัดย่อ 

 บทความนี้นำเสนอองค์ความรู้ใหม่ว่าด้วย “ความหมายใหม่ของศาสนาในยุคสังคมออนไลน์ไทย” โดย
สังเคราะห์จากการวิเคราะห์บริบทของการเปลี่ยนแปลงทางสังคม วัฒนธรรม และเทคโนโลยี ซึ่งส่งผลโดยตรง
ต่อบทบาท รูปแบบ และพื้นที่ของศาสนาในสังคมไทยร่วมสมัย ผลการศึกษานำไปสู่การสร้าง “โมเดลพลวัต
ศาสนาในยุคดิจิทัล” (Digital Religious Dynamics Model) ซึ่งประกอบด้วย 3 องค์ประกอบสำคัญที่สะท้อน
การเปลี่ยนแปลงของศาสนาในเชิงโครงสร้าง ความหมาย และการสื่อสาร ได้แก่ (1) การแปรเปลี่ยนพื้นที่
ศาสนา (Transformation of Religious Space) ซึ่งหมายถึงการที่ศาสนาออกจากขอบเขตเชิงกายภาพของ
วัดวาอาราม ไปสู่พื้นที่ออนไลน์ เช่น Facebook, YouTube, TikTok อันเป็นพื้นที่ใหม่ของการเผยแผ่ธรรมะ
และสื่อสารจิตวิญญาณ (2) การตีความใหม่เชิงวัฒนธรรมและอัตลักษณ์ (Reinterpretation of Religious 
Meaning and Identity) ที่สะท้อนผ่านการบูรณาการศาสนากับกิจกรรมร่วมสมัย เช่น การท่องเที่ยว ศิลปะ
ดิจิทัล และสื่อออนไลน์ ทำให้ “ความศักดิ์สิทธิ์” ถูกปรับความหมายให้สอดคล้องกับรสนิยมและโลกทัศน์ของ
ผู้คนยุคใหม่ และ (3) การปรับตัวเชิงโครงสร้างเพื่อความยั่งยืนทางสังคม (Adaptation for Socio-Spiritual 
Sustainability) ซึ่งเป็นกระบวนการปรับเปลี่ยนบทบาทของนักบวช รูปแบบการเผยแผ่ และโครงสร้างองค์กร
ศาสนาให้ตอบรับกับยุคสื่อสารเรียลไทม์ เพื่อธำรงไว้ซึ่งคุณธรรมและจริยธรรมในสังคม  องค์ความรู้ใหม่นี้
ชี้ให้เห็นว่า ศาสนาในยุคสังคมออนไลน์ไทยมิใช่เพียงการดำรงอยู่ท่ามกลางกระแสโลกาภิวัตน์ดิจิทัล แต่ยังมี
ศักยภาพในการเป็นกลไกทางวัฒนธรรม จิตวิญญาณ และสังคม ที่มีความยืดหยุ่น เปิดกว้าง และพร้อมจะ
ปรับตัวให้มีชีวิตร่วมกับการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีและวิถีชีวิตมนุษย์ได้อย่างมีพลังและยั่งยืน 
 คำสำคัญ: ศาสนาออนไลน์, พื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ดิจิทัล, การตีความศาสนา, วัฒนธรรมร่วมสมัย, สื่อสังคม
ออนไลน์ไทย 
 
  



   

13 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

Abstract 
 This article presents a new body of knowledge concerning the "New Meaning of 
Religion in the Thai Online Society Era," synthesized through the analysis of social, cultural, 
and technological transformations that directly influence the roles, forms, and spatial 
expressions of religion in contemporary Thai society. The study proposes the Digital Religious 
Dynamics Model, which consists of three interconnected components reflecting structural, 
interpretive, and communicative shifts within religion. The first component, Transformation of 
Religious Space, highlights the expansion of religious expression beyond traditional sacred 
spaces such as temples into digital platforms like Facebook, YouTube, and TikTok, creating 
new forms of spiritual engagement unconstrained by physical boundaries. The second 
component, Reinterpretation of Religious Meaning and Identity, illustrates how religion 
integrates with contemporary cultural practices—such as tourism, digital art, and online 
media—thus recontextualizing sacredness in ways that align with modern tastes and 
worldviews. The third component, Adaptation for Socio-Spiritual Sustainability, refers to the 
structural adaptation of religious institutions, clergy roles, and dissemination methods in 
response to real-time digital communication and generational shifts, while preserving ethical 
and spiritual values essential for societal cohesion. This new theoretical framework asserts 
that religion in the Thai online era is not a passive remnant of tradition, but rather an active, 
dynamic, and adaptive force. It retains its moral and spiritual essence while embracing 
openness, cultural hybridity, and digital innovation. Religion, in this sense, evolves into a 
flexible socio-cultural mechanism, capable of coexisting meaningfully with rapid technological 
changes and modern lifestyles. 
 Keywords: online religion, digital sacred space, reinterpretation of religion, 
contemporary culture, Thai social media 
 
บทนำ 
 ในช่วงไม่กี่ทศวรรษที่ผ่านมา การเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีดิจิทัลได้ส่งผลกระทบลึกซึ้งต่อสังคมไทย
ในหลากหลายมิติ โดยเฉพาะในด้านศาสนา ซึ่งเดิมทีถือเป็นโครงสร้างทางวัฒนธรรมที่มั่นคงและดำรงอยู่
ภายใต้ขนบประเพณีแบบดั้งเดิม การเข้ามาของสื่อสังคมออนไลน์ไม่เพียงเปิดพื้นที่ใหม่ในการสื่อสาร แต่ยัง
เปลี่ยนแปลงความหมาย รูปแบบ และบทบาทของศาสนาในชีวิตประจำวันของผู้คนอย่างมีนัยสำคัญ (ฉัตร
วรัญช์ องคสิงห์ และอรนี บุญมีนิมิตร, 2566; พระชลญาณมุนี, 2565) ทั้งนี้ ความหมายใหม่ของศาสนาในยุค



   

14 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

สังคมออนไลน์จึงไม่ได้จำกัดอยู่ในวัดหรือพิธีกรรมเท่านั้น หากแต่ขยายตัวผ่านแพลตฟอร์มดิจิทัล ทั้งในเชิงการ
เผยแผ่คำสอน การปฏิบัติธรรม และการมีปฏิสัมพันธ์ทางสังคม (พระณัฏฐพน สุทธภา, 2568) 
 สถานการณ์ในปัจจุบันสะท้อนให้เห็นถึงความท้าทายขององค์กรทางศาสนา โดยเฉพาะวัดไทยและ
พระสงฆ์ที่ต้องเผชิญกับบริบทของการเปลี่ยนแปลง ซึ่งรวมถึงพฤติกรรมของผู้บริโภคสื่อที่เน้นความรวดเร็ว 
ทันสมัย และมีความคาดหวังต่อการตอบสนองทันที (เมธี เชษฐวิสุทธิ์ , 2562) นอกจากนี้ ยังมีข้อถกเถียง
เกี่ยวกับความเหมาะสมของการเผยแผ่ธรรมะผ่านแพลตฟอร์มเชิงพาณิชย์ เช่น YouTube หรือ Facebook ที่
อาจลดทอนคุณค่าทางจริยธรรมของศาสนาให้เหลือเพียง “คอนเทนต์” (พิเชฐ ทั่งโต, 2563) สถานการณ์เช่นนี้
ทำให้เกิดคำถามทางวิชาการว่า เราควรเข้าใจ “ศาสนา” อย่างไรในโลกที่พรมแดนระหว่างโลกเสมือนและโลก
จริงเริ่มเลือนรางลง 
 จากบริบทดังกล่าว งานศึกษานี้มุ่งสำรวจและทำความเข้าใจความหมายใหม่ของศาสนาในสังคม
ออนไลน์ไทย ผ่านการวิเคราะห์แนวคิด รูปแบบการสื่อสาร และบทบาทของศาสนาในพื้นที่ดิจิทัล โดยอ้างอิง
จากงานศึกษาของนักวิชาการไทยที่ตีพิมพ์ในวารสารวิชาการชั้นนำ เพื่อสะท้อนความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น 
และเสนอแนวคิดในการทำความเข้าใจศาสนาในฐานะ “วัฒนธรรมทางเลือก” ที่ยืดหยุ่นต่อการเปลี่ยนแปลง
ของบริบททางสังคม  
 ความหมายใหม่ของศาสนา 
 “ความหมายใหม่ของศาสนา” เป็นแนวคิดที ่เกิดขึ ้นจากการปรับตัวของศาสนาต่อบริบทสังคม 
วัฒนธรรม และเทคโนโลยีที่เปลี่ยนแปลงไป โดยเฉพาะในยุคดิจิทัล ศาสนาไม่ใช่เพียงคำสอนหรือพิธีกรรมที่
ถ่ายทอดในพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ดั้งเดิมเท่านั้น หากแต่ขยายตัวสู่การเป็นองค์ประกอบหนึ่งของวัฒนธรรมร่วมสมัย 
พื้นที่สื่อสารดิจิทัล และอัตลักษณ์ทางสังคม ผ่านการตีความใหม่ในบริบทของปัจเจกและชุมชน 
 ฉัตรวรัญ องค์สิงห์ (2566) อธิบายว่า ความหมายของศาสนาในปัจจุบันมิได้ผูกพันกับสถาบันทาง
ศาสนาโดยตรง แต่สามารถแสดงออกผ่านกิจกรรมทางวัฒนธรรม เช่น การท่องเที่ยวเชิงศาสนา ซึ่งเป็นการ
สร้างพื้นที่ทางศาสนาใหม่ที่สอดคล้องกับกระแสโลกาภิวัตน์และการพัฒนาเศรษฐกิจชุมชน. 
 พระณัฏฐพน สุทธภา พิสุทธิคุณ (2565) ชี้ให้เห็นว่า ศาสนาในสังคมไทยร่วมสมัยมิได้จำกัดอยู่ในขนบ
เดิม หากแต่ปรากฏผ่านวัตถุ อัตลักษณ์ และการบริโภคเชิงวัฒนธรรม เช่น การเปลี่ยนแปลงความหมายของผ้า
ไตรจีวร ที่กลายเป็นสัญลักษณ์แห่งศรัทธา และวัตถุแห่งความเชื่อในบริบทใหม่. 
 สมสัก เพ็ดสะไหม (2568) เสนอว่าศิลปะพุทธร่วมสมัย โดยเฉพาะในรูปแบบดิจิทัล เช่น ภาพวาด 
NFT และงานสื่ออินเทอร์แอคทีฟ เป็นช่องทางที่เปิดโอกาสให้เกิดการตีความคำสอนและจิตวิญญาณในศาสนา
แบบใหม่ ที่เข้าถึงง่าย และตอบสนองต่อประสบการณ์ของผู้คนรุ่นใหม่. 
 แม่ชีกฤษณา รักษาโฉม มาร์ติน เซเกอร์ และกรรณิการ์ ขาวเงิน (2566) เน้นย้ำบทบาทของกลุ่มสตรี
ในฐานะผู้ผลิตและสื่อสารความหมายใหม่ของศาสนา ผ่านกิจกรรมศาสนาในชุมชนและโซเชียลมีเดีย ทำให้
ศาสนากลายเป็นพื้นที่ของการแสดงออกทางอัตลักษณ์และพลังทางสังคมมากกว่าการปฏิบัติแบบเคร่งครัด. 



   

15 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

 ธรรศ ศรีรัตนบัลล์ (2559) ศึกษาบริบทชาติพันธุ์และศาสนาในชุมชนไทใหญ่ โดยพบว่า “ศาสนา” 
กลายเป็นกลไกในการกำหนดสถานะทางสังคมและเศรษฐกิจ ผ่านการผลิตตำแหน่งและบทบาทนักบวชซึ่ง
สะท้อนความหมายใหม่ของการเป็น “ผู้นำทางจิตวิญญาณ” ที่ไม่ได้ผูกติดกับศีลธรรมเพียงอย่างเดียว. 
 สรุปได้ว่า ความหมายใหม่ของศาสนา จึงหมายถึงการตีความ บทบาท และการใช้งานศาสนาใน
ลักษณะที่หลุดพ้นจากกรอบดั้งเดิม โดยสอดคล้องกับความเปลี่ยนแปลงของโลกสมัยใหม่ ทั้งในเชิงพื้นที่ การ
สื่อสาร วัฒนธรรม และบทบาทของปัจเจก ซึ่งทำให้ศาสนากลายเป็นพลวัตทางสังคมที่หลากหลายและแฝงตัว
อยู่ในวิถีชีวิตประจำวันของผู้คน. 
 องค์ประกอบของ ความหมายใหม่ของศาสนา 

“ความหมายใหม่ของศาสนา” มิได้หมายถึงการเปลี่ยนแปลงสารัตถะของหลักธรรม หากแต่เป็น
กระบวนการตีความและประยุกต์ใช้ศาสนาให้สอดคล้องกับสังคมร่วมสมัย ซึ่งประกอบด้วยองค์ประกอบสำคัญ 
4 ประการ ได้แก่ 1) การขยายพื้นที่แห่งความศรัทธา 2) การเปลี่ยนบทบาทของผู้ปฏิบัติศาสนา 3) การแปรรูป
วัตถุศาสนาให้มีความหมายทางสังคม และ 4) การใช้เทคโนโลยีเป็นช่องทางในการสื่อสารและสืบทอดศาสนา 

1.พื้นท่ีแห่งความศรัทธาที่เปลี่ยนไป 
ฉัตรวรัญ องค์สิงห์ (2566) ชี้ให้เห็นว่า วัดในปัจจุบันมิได้เป็นเพียงสถานที่ประกอบศาสนกิจ แต่

กลายเป็นพื้นที่ทางวัฒนธรรม การท่องเที่ยว และความร่วมสมัย วัดภูเก็ต จังหวัดน่าน จึงเป็นกรณีศึกษาที่
สะท้อนการเปลี่ยนผ่านจาก “พื้นที่ศักดิ์สิทธิ์” ไปสู่ “พื้นที่สาธารณะ” ที่ผสมผสานศาสนาและเศรษฐกิจ. 
 2. บทบาทใหม่ของผู้สื่อสารศาสนา 
 แม่ชีกฤษณา รักษาโฉม มาร์ติน เซเกอร์ และกรรณิการ์ ขาวเงิน (2566) ระบุว่า กลุ่มสตรีในชุมชน
ศาสนากำลังสถาปนาบทบาทใหม่ที่ไม่เพียงจำกัดอยู่กับพิธีกรรม แต่รวมถึงการขับเคลื่อนประเด็นสังคม การให้
การศึกษา และการเป็นผู้ผลิตสารธรรมะในโลกออนไลน์ ซึ่งสะท้อนถึงการเปลี่ยนแปลงของ “ผู้เผยแผ่ธรรมะ” 
จากนักบวชสู่ประชาชนทั่วไป. 
 3. การแปรรูปวัตถุทางศาสนา 
 พระณัฏฐพน สุทธภา พิสุทธิคุณ (2565) เสนอว่า วัตถุทางศาสนา เช่น ผ้าไตรจีวร ได้ถูกแปรเปลี่ยน
ความหมายจากเครื ่องแบบนักบวช กลายเป็นเครื ่องหมายเชิงสัญลักษณ์ที ่มีบทบาทในฐานะสินค้าทาง
วัฒนธรรม แสดงอัตลักษณ์ และแฝงไว้ด้วยความเชื่อเฉพาะกลุ่ม. 
 4. เทคโนโลยีกับศาสนา 
 สมสัก เพ็ดสะไหม (2568) วิเคราะห์ว่าศาสนาไม่สามารถดำรงอยู่ได้หากไม่ปรับเข้าสู่พื้นที่ดิจิทัล งาน
พุทธศิลป์ในรูปแบบดิจิทัล เช่น พุทธศิลป์ NFT และสื่ออินเทอร์แอคทีฟ เป็นเครื่องมือใหม่ในการสร้าง
ประสบการณ์ศาสนาในบริบทที่ตอบสนองต่อคนรุ่นใหม่ ซึ่งเปิดโอกาสให้เกิดการมีส่วนร่วมมากยิ่งขึ้น. 
 5. ศาสนาเป็นทุนทางสังคมและวัฒนธรรม 



   

16 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

 ธรรศ ศรีรัตนบัลล์ (2559) ศึกษาศาสนาในชุมชนชาติพันธุ์ไทใหญ่ พบว่า ศาสนาไม่ได้เป็นเพียงเรื่อง
ของจิตวิญญาณ แต่ยังเป็นกลไกในการกำหนดโครงสร้างอำนาจ บทบาท และทุนทางสังคมผ่านการนิยาม 
“ตำแหน่ง” ทางศาสนาใหม่ในบริบทท้องถ่ิน. 
 สรุปได้ว่า องค์ประกอบของ “ความหมายใหม่ของศาสนา” จึงเป็นการผสมผสานระหว่างพื ้นที่ 
พฤติกรรม ความเชื่อ และสื่อใหม่ โดยเน้นความยืดหยุ่นของศาสนาในการปรับตัวเข้าสู่บริบทสมัยใหม่ ทั้งใน
ด้านอัตลักษณ์ การสื่อสาร และการใช้ศาสนาเป็นเครื่องมือในการสร้างคุณค่าทางสังคมและวัฒนธรรมใหม่
 ความสำคัญของ ความหมายใหม่ของศาสนา 
 ความหมายใหม่ของศาสนาในสังคมไทยร่วมสมัยมีความสำคัญอย่างยิ่งต่อการเข้าใจบทบาทของ
ศาสนาในฐานะเครื่องมือทางสังคมและวัฒนธรรมที่สามารถปรับเปลี่ยนตามบริบทที่เปลี่ยนแปลงได้อย่าง
ยืดหยุ่น ความสำคัญของแนวคิดนี้อยู่ที่การตีความศาสนาไม่ใช่เพียงการปฏิบัติตามจารีต แต่คือการสร้างสรรค์
และถ่ายทอดคุณค่าทางจิตวิญญาณผ่านช่องทางใหม่ ๆ เพื่อเชื่อมโยงกับวิถีชีวิตของผู้คนในโลกยุคดิจิทัล 
 ฉัตรวรัญ องค์สิงห์ (2566) ชี้ให้เห็นว่า การที่วัดกลายเป็นศูนย์กลางการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมและ
พื้นที่การเรียนรู้ ทำให้ศาสนาไม่เพียงแต่เป็นแหล่งประกอบพิธีกรรมเท่านั้น แต่ยังเป็นกลไกในการพัฒนา
เศรษฐกิจและสร้างอัตลักษณ์ของชุมชนในระดับท้องถิ่น. 
 พระณัฏฐพน สุทธภา พิสุทธิคุณ (2565) อธิบายว่า วัตถุทางศาสนา เช่น ผ้าไตรจีวร ได้ถูกตีความใหม่
ให้เป็นเครื่องหมายแห่งความศรัทธาและวัฒนธรรมร่วมสมัย ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่า ศาสนาไม่ได้จำกัดอยู่ในเชิง
พิธีกรรมเท่านั้น แต่สามารถสื่อสารอัตลักษณ์และคุณค่าทางสังคมได้ในรูปแบบใหม่. 
 สมสัก เพ็ดสะไหม (2568) ให้ความสำคัญกับการนำเทคโนโลยีมาปรับใช้กับการเผยแผ่พุทธศาสนา 
โดยพุทธศิลป์ร่วมสมัยในโลกดิจิทัลช่วยให้ศาสนาสามารถเข้าถึงผู้คนรุ่นใหม่ได้มากขึ้น และเปิดพื้นที่ให้เกิดการ
มีส่วนร่วมเชิงสร้างสรรค์ในเชิงจิตวิญญาณ. 
 แม่ชีกฤษณา รักษาโฉม มาร์ติน เซเกอร์ และกรรณิการ์ ขาวเงิน  (2566) เน้นความสำคัญของ
ความหมายใหม่ในฐานะกลไกเปิดพื้นที่ให้กลุ่มชายขอบทางเพศและสังคม โดยเฉพาะผู้หญิงในชุมชน ได้เข้ามา
มีบทบาทในศาสนาอย่างเท่าเทียม และกลายเป็นผู้นำทางความคิดในโลกออนไลน์และพื้นที่สาธารณะ. 
 ธรรศ ศรีรัตนบัลล์ (2559) กล่าวถึงความสำคัญของการผลิตตำแหน่งทางศาสนาในชุมชนชาติพันธุ์ ว่า
ช่วยให้ศาสนากลายเป็นทุนทางสังคมที่นำไปสู่การยกระดับบทบาทและอำนาจของกลุ่มคนในท้องถิ่น ซึ่งเป็น
การปรับตัวของศาสนาต่อโครงสร้างอำนาจแบบใหม่. 
 สรุปได้ว่า ความหมายใหม่ของศาสนามีความสำคัญในฐานะเครื่องมือที่ช่วยให้ศาสนาไม่หยุดนิ่ง 
หากแต่สามารถปรับเข้ากับโลกสมัยใหม่ได้อย่างสร้างสรรค์ โดยเชื่อมโยงศาสนากับวัฒนธรรม เทคโนโลยี ความ
เสมอภาค และการพัฒนาเศรษฐกิจท้องถ่ิน ศาสนาในบริบทใหม่จึงมิใช่เพียงคำสอนทางจิตวิญญาณ แต่คือพลัง
ขับเคลื่อนทางสังคมที่ยืดหยุ่นและทันสมัย 
  
  



   

17 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

 ความหมายของคำว่า ยุคสังคมออนไลน์ไทย 
 ยุคสังคมออนไลน์ไทย หมายถึง ช่วงเวลาที่สังคมไทยมีการเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้างและพฤติกรรม

การใช้ชีวิต โดยมีเทคโนโลยีดิจิทัลและเครือข่ายสื่อสังคมออนไลน์ (social media) เป็นแกนกลางในการ
สื่อสาร การเรียนรู้ การแสดงออกทางวัฒนธรรม และการมีส่วนร่วมทางสังคม การเปลี่ยนแปลงนี้ก่อให้เกิด
รูปแบบใหม่ของความสัมพันธ์ทางสังคมที่รวดเร็ว ทันเหตุการณ์ และไร้พรมแดนทางภูมิศาสตร์ ซึ่งสะท้อนถึง
พลวัตของอัตลักษณ์ วัฒนธรรม และความรู้ในบริบทไทยร่วมสมัย 

วชิราภรณ์ คลังธนบูรณ์ (2559) อธิบายว่า สังคมไทยในยุคใหม่นี ้มีการขยายตัวของ “ประชากร
ดิจิทัล” ที่สามารถเข้าถึงและมีปฏิสัมพันธ์กับเนื้อหาผ่านโซเชียลมีเดีย เช่น Facebook, YouTube และ LINE 
ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงรูปแบบการรับรู้ข่าวสาร ความรู้ และวัฒนธรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่งในกลุ่มเยาวชน
และประชากรเมือง. 

สุเมธ ตั้งประเสริฐ (2565) เสนอว่า สื่อสังคมออนไลน์มีบทบาทในการสื่อสารทางการเมืองและสร้าง
การมีส่วนร่วมในระบอบประชาธิปไตยของไทย โดยยุคสังคมออนไลน์ทำให้พรรคการเมืองและภาคประชา
สังคมสามารถเชื่อมต่อกับประชาชนได้โดยตรง สร้างการมีส่วนร่วมแบบทันเวลาและมีอิทธิพลสูงต่อการ
ตัดสินใจของสาธารณะ. 

พรชัย ฉันท์วิเศษลักษณ์ (2561) กล่าวถึงผลกระทบของยุคสื่อสังคมออนไลน์ว่าได้เปลี่ยนแปลง
โครงสร้างของอุตสาหกรรมสื่อ โดยเฉพาะสื่อโทรทัศน์ที่ต้องปรับตัวต่อ “ผู้ชมยุคดิจิทัล” ที่เลือกเสพสื่อแบบ
เฉพาะเจาะจงตามความสนใจ เป็นจุดเริ่มของการปรับเปลี่ยนบทบาทของสื่อมวลชนและวัฒนธรรมการรับชม. 

ชัยวัฒน์ จิ ่วพานิชย์ (2558) ชี้ว่า การศึกษายุคใหม่ในบริบทไทยจำเป็นต้องบูรณาการเทคโนโลยี
สารสนเทศและสื่อออนไลน์เข้ากับระบบการเรียนรู้แบบมีส่วนร่วม สะท้อนให้เห็นว่าการเรียนรู้มิใช่เพียงใน
ห้องเรียน แต่เกิดขึ้นใน “สังคมออนไลน์” ที่เปิดกว้างทางปัญญาและการวิพากษ์. 

พระณัฏฐพน สุทธภา พิสุทธิคุณ (2568) วิเคราะห์การปรับตัวของวัฒนธรรมและภาษาในยุคดิจิทัล 
โดยเฉพาะการใช้ภาษาบาลีในโซเชียลมีเดียเพื่อการสื่อสารทางธรรมะและการเผยแผ่ศาสนา ซึ่งสะท้อนถึงการ
ประสมประสานระหว่างศาสนา ภาษา และเทคโนโลยีในบริบทไทยปัจจุบัน. 
 สรุปได้ว่า ยุคสังคมออนไลน์ไทย” จึงหมายถึงช่วงเวลาที่เทคโนโลยีดิจิทัลกลายเป็นส่วนสำคัญใน
โครงสร้างสังคมไทย ส่งผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในด้านวัฒนธรรม การศึกษา การเมือง และศาสนา โดยมี
ลักษณะเฉพาะที่ผสมผสานระหว่างความเป็นไทยและการใช้สื่อดิจิทัลอย่างเข้มข้นในทุกมิติของชีวิตประจำวัน 
 องค์ประกอบของ “ยุคสังคมออนไลน์ไทย” 
“ยุคสังคมออนไลน์ไทย” เป็นยุคสมัยที่โครงสร้างทางสังคม วัฒนธรรม และพฤติกรรมของผู้คนในสังคมไทย
ได้รับอิทธิพลจากการพัฒนาเทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสาร โดยเฉพาะอย่างยิ่งจากสื่อสังคมออนไลน์ 
(social media) ซึ่งได้กลายเป็นกลไกหลักในการขับเคลื่อนกระบวนการสื่อสาร เรียนรู้ แสดงออก และมีส่วน
ร่วมในประเด็นทางสังคม การเมือง เศรษฐกิจ และศาสนา องค์ประกอบสำคัญของยุคนี้สามารถแจกแจงได้ 4 
ประการ ดังนี้: 



   

18 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

 1.การเปลี่ยนแปลงด้านการสื่อสารและการรับรู้ 
 พรชัย ฉันท์วิเศษลักษณ์ (2561) ชี้ว่า ยุคสังคมออนไลน์ทำให้รูปแบบการสื่อสารเปลี่ยนจากการสื่อสาร
ทางเดียว (one-way) ไปสู่การสื่อสารแบบโต้ตอบ ( interactive) โดยผู้บริโภคสื่อกลายเป็นผู้ผลิตเนื้อหา 
(prosumer) ส่งผลให้อำนาจการควบคุมการสื่อสารเคลื่อนไปอยู่ในมือของประชาชนทั่วไป. 
 2. การสร้างอัตลักษณ์และพื้นที่ทางวัฒนธรรมใหม่ 
 พระณัฏฐพน สุทธภา พิสุทธิคุณ (2568) กล่าวถึงการประยุกต์ใช้ภาษาบาลีในแพลตฟอร์มออนไลน์ที่
ไม่เพียงแต่รักษาไว้ซึ่งมรดกทางวัฒนธรรม แต่ยังเป็นการสร้างอัตลักษณ์ใหม่ของชาวพุทธไทยในบริบทดิจิทัล 
ซึ่งสะท้อนถึงกระบวนการ “ดิจิทัลไลเซชัน” ทางวัฒนธรรม. 
 3. การเปลี่ยนแปลงทางการเมืองและการมีสว่นร่วมของประชาชน 
 สุเมธ ตั้งประเสริฐ (2565) พบว่า พฤติกรรมการใช้โซเชียลมีเดียส่งผลต่อการมีส่วนร่วมทางการเมือง
ของประชาชน โดยเฉพาะในช่วงการเลือกตั้งทั่วไป ซึ่งพรรคการเมืองและนักการเมืองต่างใช้แพลตฟอร์ม
ออนไลน์ในการสื่อสารอย่างเข้มข้นและเข้าถึงกลุ่มเป้าหมายได้ทันที. 
 4. การเรียนรู้แบบใหม่ในระบบการศึกษาไทย  
 ชัยวัฒน์ จิ่วพานิชย์ (2558) ชี้ให้เห็นว่า ยุคสังคมออนไลน์ทำให้การเรียนรู้เปลี่ยนแปลงจากระบบครู
เป็นศูนย์กลาง สู่ระบบที่ผู้เรียนสามารถเข้าถึงแหล่งความรู้และสร้างสรรค์ปฏิสัมพันธ์กับเพื่อนร่วมเรียนผ่าน
แพลตฟอร์มต่าง ๆ เช่น YouTube, Google Classroom และ Facebook. 
 5. พฤติกรรมดิจิทัลของผู้บริโภคสื่อยุคใหม่ 
 วชิราภรณ์ คลังธนบูรณ์ (2559) วิเคราะห์ว่า ผู ้คนในยุคสังคมออนไลน์มีลักษณะ “คล่องตัวทาง
ดิจิทัล” (digital fluency) ซึ่งสะท้อนจากพฤติกรรมการเลือกเสพข่าวสาร วัฒนธรรม และความรู้ที่หลากหลาย 
รวดเร็ว และสามารถมีปฏิสัมพันธ์ในแบบเรียลไทม์ได้อย่างเสรี. 
 สรุปได้ว่า องค์ประกอบของ “ยุคสังคมออนไลน์ไทย” แสดงให้เห็นถึงความพลิกผันเชิงโครงสร้างใน
ระดับปัจเจกและสังคม ไม่ว่าจะเป็นด้านการสื่อสาร การสร้างอัตลักษณ์ การเรียนรู้ หรือการเมือง โดยมี
เทคโนโลยีและสื่อออนไลน์เป็นกลไกหลักในการกำหนดรูปแบบใหม่ของความสัมพันธ์ทางสังคมและวัฒนธรรม
ในบริบทไทยร่วมสมัย 
 ความสำคัญของ ยุคสังคมออนไลน์ไทย  
 ยุคสังคมออนไลน์ไทยเป็นช่วงเวลาที่สะท้อนถึงการเปลี่ยนผ่านของสังคมไทยจากระบบการสื่อสาร
แบบดั้งเดิมสู่ระบบที่มีปฏิสัมพันธ์สูง อิงกับเทคโนโลยีดิจิทัลและแพลตฟอร์มออนไลน์ โดยมีผลกระทบต่อ
โครงสร้างทางสังคม การเมือง การศึกษา เศรษฐกิจ และวัฒนธรรมอย่างลึกซึ้ง ความสำคัญของยุคนี้อยู่ที่การ
เป ิดพ ื ้นท ี ่ ใหม ่ให ้แก ่ประชาชนในการแสดงออก เสพและสร ้างความร ู ้  ส ื ่อสาร และมีส ่วนร ่วมใน
กระบวนการพัฒนาอย่างเท่าเทียมในระดับที่ไม่เคยปรากฏมาก่อน 



   

19 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

 พรชัย ฉันท์วิเศษลักษณ์ (2561) ชี้ให้เห็นว่า ยุคสื่อสังคมออนไลน์ในไทยทำให้เกิดการเปลี่ยนผ่าน
อำนาจการสื่อสารจากสถาบันสื่อกระแสหลักสู่ปัจเจกบุคคล ซ่ึงส่งผลต่อการเปลี่ยนบทบาทของสื่อมวลชน และ
สร้างโครงสร้างใหม่ของ “พลเมืองผู้ผลิตสื่อ” ที่มีพลังในการเปลี่ยนแปลงความคิดของสาธารณะ. 
 สุเมธ ตั้งประเสริฐ (2565) เน้นย้ำว่าสังคมออนไลน์มีบทบาทในการกระตุ้นการมีส่วนร่วมทางการเมือง 
โดยผู้ใช้งานสามารถสื่อสารความคิดเห็นอย่างเสรีแบบเรียลไทม์ เป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยเปิดพื้นที่การเมืองให้กับ
ภาคประชาชนในการตรวจสอบ วิพากษ์ และเสนอแนวทางต่อภาครัฐ. 
 พระณัฏฐพน สุทธภา พิสุทธิคุณ (2568) วิเคราะห์ว่า สังคมออนไลน์เป็นช่องทางใหม่ในการเผยแผ่
ศาสนา โดยเฉพาะการนำภาษาบาลีมาสื่อสารธรรมะผ่านสื่อดิจิทัล ทำให้ศาสนาเข้าถึงกลุ่มเป้าหมายใหม่ และ
ยังเป็นการประยุกต์ใช้วัฒนธรรมโบราณให้สอดคล้องกับโลกยุคใหม่. 
 ชัยวัฒน์ จิ่วพานิชย์ (2558) กล่าวถึงความสำคัญของสื่อออนไลน์ต่อการศึกษาไทย โดยเฉพาะในด้าน
การสร้างระบบการเรียนรู้ที่เปิดกว้าง ส่งเสริมความคิดสร้างสรรค์ และการแสวงหาความรู้ที่ไม่จำกัดเวลาและ
สถานที่ ซึ่งเป็นรากฐานสำคัญของการพัฒนา “พลเมืองดิจิทัล”. 
 วชิราภรณ์ คลังธนบูรณ์ (2559) ระบุว่า ห้องสมุดและแหล่งเรียนรู้ในยุคสังคมออนไลน์ไทยต้อง
ปรับเปลี่ยนบทบาทจากผู้ให้บริการข้อมูลแบบดั้งเดิมไปสู่การเป็นศูนย์กลางของการเชื่อมโยงเครือข่ายความรู้ 
ชุมชน และการเรียนรู้ตลอดชีวิตผ่านดิจิทัลแพลตฟอร์ม. 
 สรุปได้ว่า “ยุคสังคมออนไลน์ไทย” มีความสำคัญในฐานะโครงสร้างใหม่ที่เชื่อมโยงคนไทยเข้ากับ
กระแสโลกาภิวัตน์ดิจิทัล เป็นกลไกสำคัญที่เสริมสร้างพลังของปัจเจก การพัฒนาสังคมแห่งการเรียนรู้ และการ
มีส่วนร่วมทางการเมืองและวัฒนธรรมอย่างเท่าเทียม ส่งผลให้ไทยสามารถเดินหน้าเข้าสู่สังคมฐานความรู้และ
ประชาธิปไตยเชิงปฏิบัติได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 
บทสรุป 
 บทความวิชาการเรื่อง “ความหมายใหม่ของศาสนาในยุคสังคมออนไลน์ไทย” ได้เสนอแนวคิดและ
วิเคราะห์พลวัตของศาสนาไทยที่กำลังปรับเปลี่ยนตามบริบทของสังคมดิจิทัล โดยเน้นให้เห็นว่าศาสนาใน
ปัจจุบันมิได้ถูกจำกัดอยู่เพียงในขอบเขตของพิธีกรรมดั้งเดิมหรือพื้นที่วัดเท่านั้น แต่ยั งแผ่ขยายเข้าสู่สื่อสังคม
ออนไลน์ แพลตฟอร์มดิจิทัล และวัฒนธรรมร่วมสมัย การเปลี่ยนแปลงนี้สะท้อนถึงกระบวนการตีความใหม่ของ
ศาสนาในฐานะกลไกทางสังคมที่ยืดหยุ่น และสามารถตอบสนองต่อความต้องการของสาธารณชนในยุคที่ข้อมลู
ข่าวสารเคลื่อนไหวรวดเร็วและหลากหลาย 
 ศาสนาในยุคสังคมออนไลน์ยังมีบทบาทเป็น “พื้นที่สื ่อสารทางจิตวิญญาณ” ที่เปิดกว้างให้ผู้คน
สามารถเข้าถึงหลักธรรมะได้อย่างสะดวกและเป็นส่วนตัว ผ่านการฟังเทศน์ออนไลน์ การปฏิบัติธรรมผ่าน 
YouTube หรือแอปพลิเคชัน และการมีปฏิสัมพันธ์กับนักบวชหรือสำนักสงฆ์ผ่านช่องทางโซเชียลมีเดีย 
นอกจากนี้ วัดบางแห่งยังได้กลายเป็นพื้นที่ทางวัฒนธรรมใหม่ที่เชื่อมโยงกับการท่องเที่ยว การแสดงออก



   

20 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

ทางอัตลักษณ์ และการพัฒนาเศรษฐกิจท้องถิ่น สะท้อนให้เห็นว่า “ความศักดิ์สิทธิ์” มิได้หายไป แต่กลับถูก
ตีความใหม่ให้สอดคล้องกับบริบททางสังคมร่วมสมัย 
 จากการศึกษานี้จึงสามารถสรุปได้ว่า “ความหมายใหม่ของศาสนาในยุคสังคมออนไลน์ไทย” คือการ
ปรับตัวของศาสนาให้สามารถอยู่ร่วมกับโลกที่เปลี่ยนแปลงได้อย่างมีพลวัต โดยยังคงรักษาสาระสำคัญด้าน
คุณธรรมและจริยธรรมไว้ ขณะเดียวกันก็เปิดพื้นที่ให้เกิดการตีความ การแสดงออก และการสื่อสารในรูปแบบ
ใหม่ ๆ อันเป็นการสะท้อนบทบาทของศาสนาในฐานะเครื่องมือทางวัฒนธรรม จิตวิญญาณ และพลังทางสังคม
ที่มีชีวิตอยู่ท่ามกลางความเปลี่ยนแปลงของเทคโนโลยีและการดำเนินชีวิตของมนุษย์ไทยในปัจจุบัน. 
 
องค์ความรู้ใหม่ โมเดล ความหมายใหม่ของศาสนาในยุคสังคมออนไลน์ไทย” 
 จากการศึกษาเรื่องความหมายใหม่ของศาสนาในบริบทของสังคมออนไลน์ไทย สามารถสังเคราะห์องค์
ความรู้ใหม่ในลักษณะของ “โมเดลพลวัตศาสนาในยุคดิจิทัล” (Digital Religious Dynamics Model) ซึ่ง
ประกอบด้วย 3 องค์ประกอบหลักและสัมพันธ์กันอย่างเป็นระบบ ดังนี้ 
 1.การแปรเปลี่ยนพื้นท่ีศาสนา (Transformation of Religious Space) 
  ศาสนาไม่ได้จำกัดอยู่ในพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ดั้งเดิม เช่น วัด หรือสำนักสงฆ์อีกต่อไป หากแต่แผ่ขยายเข้าสู่
พื้นที่ออนไลน์ เช่น Facebook, YouTube, TikTok ซึ่งกลายเป็นเวทีใหม่ในการเผยแผ่ธรรมะ   และเปิดกว้าง
ต่อผู้เข้าร่วมจากหลากหลายภูมิหลังทางสังคม. 
 2.การตีความใหม่เชิงวัฒนธรรมและอัตลักษณ์ (Reinterpretation of Religious Meaning 
andIdentity) 
 ศาสนาในยุคนี้มิใช่เพียงระบบคำสอนเชิงนามธรรม หากแต่กลายเป็นสื่อกลางทางวัฒนธรรมที่สามารถ
หลอมรวมกับกิจกรรมอื่น เช่น การท่องเที่ยว การออกแบบสื่อดิจิทัล หรือการสร้างอัตลักษณ์เชิงแฟชั่น ทำให้ 
“ความศักดิ์สิทธิ์” ถูกตีความใหม่ในลักษณะพลวัตที่ตอบสนองความต้องการและรสนิยมของผู้คนยุคปัจจุบัน. 
 3.การปรับตัวเชิงโครงสร้างเพื ่อความยั ่งยืนทางสังคม (Adaptation for Socio-Spiritual 
Sustainability) 
 ศาสนาได้ปรับกลไกภายใน ไม่ว่าจะเป็นบทบาทของนักบวช วิธีการเผยแผ่ธรรมะ หรือโครงสร้าง
องค์กรทางศาสนา ให้เข้ากับบริบทเทคโนโลยีสารสนเทศ การสื่อสารแบบเรียลไทม์ และความต้องการของกลุ่ม
ประชากรรุ่นใหม่ เพื่อคงไว้ซึ่งคุณธรรม จริยธรรม และบทบาทของศาสนาในฐานะกลไกค้ำจุนสังคมที่ยังมีชีวิต. 



   

21 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

 
สาระสำคัญขององค์ความรู้ใหม่ 
 “ความหมายใหม่ของศาสนาในยุคสังคมออนไลน์ไทย” จึงมิใช่เพียงการเปลี่ยนแปลงเชิงรูปแบบ 
หากแต่คือการสถาปนาความเข้าใจใหม่เกี่ยวกับบทบาทของศาสนาในสังคมไทยร่วมสมัย ซึ่งมีลักษณะเป็น
พลวัต เปิดกว้าง และยืดหยุ่น ทั้งในเชิงพื้นที่ การสื่อสาร อัตลักษณ์ และการดำรงอยู่ร่วมกับเทคโนโลยี 
ความหมายใหม่นี้เสนอว่า ศาสนาไม่ใช่สิ่งล้าหลังหรือถูกท้าทายจากโลกออนไลน์ แต่สามารถดำรงอยู่ด้วยการ
ปรับตัวอย่างมีพลังในฐานะเครื่องมือสร้างจิตวิญญาณ วัฒนธรรม และความเป็นมนุษย์ในยุคดิจิทัล 
 

เอกสารอ้างอิง 
ชัยวัฒน์ จิวพานิชย์ และพัลลภ พิริยะสุรวงศ์. (2558). การศึกษาไทยกับยุคของสังคมออนไลน์. วารสารวิจัย

และพัฒนา มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา, 7(3), 118–201. 
ฉัตรวรัญช์ องคสิงห์, & อรนี บุญมีนิมิตร. (2566). การสร้างความหมายใหม่ของวัดไทยในสังคมร่วมสมัย: 

กรณีศึกษาวัดภูเก็ต จังหวัดน่าน. วารสารธรรมเพื่อชีวิต, 29(4), 20–33. 
ธรรศ ศรีรัตนบัลล์. (2559). ตำแหน่งทางศาสนา: การสร้างความหมายใหม่ในสังคมไทใหญ่ อำเภอเมือง 

จังหวัดแม่ฮ่องสอน. วารสารธรรมศาสตร, 35(3), 20–42. 
พรชัย ฉันต์วิเศษลักษณ์. (2561). นวัตกรรมสื่อใหม่ในยุคสื่อสังคมออนไลน์เฟื่องฟูกับการปรับตัวของสื่อ

โทรทัศน์. วารสารศาสตร์, 11(1), 223–225. 
พระชลญาณมุนี. (2565). การปรับตัวของพระสงฆ์รุ่นใหม่ในยุคของสังคมออนไลน์. วารสารวิทยาลัยสงฆ์นคร

ลำปาง, 11(1), 195–213. 
พระณัฏฐพน ศุทธภาพิสุทธิคุณ. (2567). วัฒนธรรมการทำบุญออนไลน์: การเปลี่ยนแปลงของพิธีกรรมทาง

พุทธศาสนาในยุคดิจิทัล. วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 3(2), 40–48. 



   

22 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

พิเชฐ ทั่งโต. (2563). เทคโนโลยีสารสนเทศกับยุทธศาสตร์เพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุคออนไลน์.  
วารสารสหวิทยาการนวัตกรรมปริทรรศน์, 3(1), 62–75. 

เมธี เชษฐวิสุต. (2562). สื่อสังคมออนไลน์กับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา. วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา, 10(2), 
521–531. 

แม่ชีกฤษณา รักษาโฉม, มาร์ติน เซเกอร์, & กรรณิการ์ ขาวเงิน. (2566). ความสำคัญของชุมชนทางศาสนาของ
สตรี: ความเป็นตัวตนและศักยภาพด้านการส่งเสริมการรู้พระพุทธศาสนาและการขับเคลื่อนการ
ทำงานทางศาสนาของชุมชนสตรีในสังคมไทย. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร, 11(6), 2480–
2496. 

สมสัก เพ็ดสะไหม. (2565). การสื่อความหมายของพุทธศิลป์ร่วมสมัย: การตีความพุทธธรรมผ่านงานศิลปะ
ดิจิทัล. วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 1(1), 17–22. 

สุเมธ ตั้งประเสริฐ. (2565). กลยุทธ์และวิธีการสื่อสารของพรรคการเมืองไทยผ่านสื่อสังคมออนไลน์ในการ
เลือกตั้งทั่วไป พ.ศ. 2562. วารสารรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา, 5(1), 26–38. 

วชิราภรณ์ คลังธนบูรณ์. (2559). ห้องสมุดยุคใหม่: สังคมอาเซียน สังคมออนไลน์. วารสารวิชาการหอสมุด
แห่งชาติ, 4(1), 1–5. 

 

 
 
 



   

23 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

การสื่อสารศาสนาในยุคดิจิทัล พุทธศาสนาในสื่อสังคมออนไลน์ไทย 
Religious Communication in the Digital Age  Buddhism in Thai Social Media 

 
พระหากฤษณพงษ์ กติตฺิเวที 

Phrahakritsanapong Kittiwethi 
วัดโมลีโลกยารามราชวรวิหาร แขวงวัดอรุณ เขตบางกอกใหญ่ กรุงเทพมหานคร 

 Wat Molilokyaram Ratchaworawihan, Wat Arun Subdistrict, Bangkok Yai District, Bangkok 
*Corresponding Author E-mail: kittiwethi392@gmail.com 

Received: 16 April  2025 ; Revised: 22 June 2025 ; Accepted: 23 June 2025 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการนี ้ม ุ ่งศ ึกษาการสื ่อสารศาสนาในยุคดิจ ิท ัล โดยเน้นกรณีศึกษาการเผยแผ่

พระพุทธศาสนาผ่านสื่อสังคมออนไลน์ในบริบทของสังคมไทย การวิจัยนี้ใช้วิธีวิเคราะห์เอกสารและข้อมูลเชิง
คุณภาพจากงานวิจัยและบทความวิชาการที่เกี่ยวข้อง พบว่าการสื่อสารพระพุทธศาสนาในยุคดิจิทัลมีบทบาท
สำคัญในการเป็นช่องทางใหม่ในการถ่ายทอดหลักธรรมคำสอนไปยังกลุ่มเป้าหมายที่หลากหลาย โดยเฉพาะคน
รุ่นใหม่ที่นิยมใช้สื่อออนไลน์ ทั้งนี้สื่อสังคมออนไลน์ เช่น Facebook, YouTube, TikTok และ Instagram ได้
เปลี่ยนแปลงรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้มีความทันสมัย เข้าถึงง่าย และเปิดโอกาสให้ผู้รับสาร
สามารถมีส่วนร่วมกับเนื้อหาได้มากขึ้น บทความยังพบว่า การสื่อสารพุทธศาสนาในยุคดิจิทัลเผชิญกับความท้า
ทายหลายด้าน อาทิ ปัญหาด้านความถูกต้องของเนื้อหาที่เผยแพร่ในสื่อสังคมออนไลน์ การลดทอนความ
ศักดิ์สิทธิ ์ของพิธีกรรม และความเสี่ยงต่อการบิดเบือนสาระของพระธรรมคำสอนเพื่อความบันเทิงหรือ
วัตถุประสงค์เชิงพาณิชย์ นอกจากนี้ยังมีข้อกังวลเรื่องจริยธรรมของผู้ผลิตเนื้อหาและผู้เผยแผ่พระธรรมผ่าน
ช่องทางดิจิทัลอีกด้วย จากการวิเคราะห์เชิงลึกของงานวิจัยดังกล่าว ได้มีการสังเคราะห์องค์ความรู้ใหม่ ใน
รูปแบบ “3C-BS Model” ซึ่งประกอบด้วยองค์ประกอบหลัก 3 ด้าน ได้แก่ เนื้อหา (Content) ช่องทางการ
สื ่อสาร (Channel) และจริยธรรมการสื ่อสาร (Communication Ethics) โดยมีปัจจัยบริบทพุทธและ
สังคมไทย (Buddhist-Social Context) เป็นองค์ประกอบสนับสนุน เพื่อให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุค
ดิจิทัลสามารถดำเนินไปอย่างมีประสิทธิภาพและเหมาะสมกับบริบทของสังคมไทย ทั้งในแง่ของการรักษาความ
ถูกต้องของหลักธรรมและการสร้างสังคมแห่งสันติสุขในโลกออนไลน์ 

คำสำคัญ: การสื่อสาร, ยุคดิจิทัล, พุทธศาสนา, สื่อสังคมออนไลน์ 
 

  



   

24 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

Abstract 
This academic article aims to explore religious communication in the digital era, 

focusing on the case of disseminating Buddhism through social media platforms within the 
context of Thai society. This research employed document analysis and qualitative data 
collection from academic studies and related articles. The findings reveal that Buddhist 
communication in the digital age plays a vital role as a new channel for transmitting Buddhist 
teachings to diverse target audiences, especially younger generations who are active users of 
online media. Social media platforms such as Facebook, YouTube, TikTok, and Instagram have 
modernized the methods of disseminating Buddhist teachings, making them more accessible 
and interactive for audiences. The study also highlights several challenges faced by Buddhist 
communication in the digital era, including issues related to the accuracy of content shared 
online, the diminishing sanctity of religious rituals, and the risk of distorting the essence of 
Buddhist teachings for entertainment or commercial purposes. Additionally, there are ethical 
concerns regarding content creators and disseminators who operate through digital platforms. 
Through an in-depth analysis, this research has synthesized new knowledge in the form of the 
“3C-BS Model,” consisting of three core components: Content, Channel, and Communication 
Ethics. The model also incorporates the Buddhist-Social Context as a supporting factor to 
ensure that the dissemination of Buddhism in the digital era is both effective and appropriate 
to the Thai sociocultural context. Ultimately, this framework aims to preserve the authenticity 
of Buddhist teachings while fostering a peaceful and harmonious online society. 
 Keywords: Communication, Digital Age, Buddhism, Social Media 

 
บทนำ 

ในยุคดิจิทัลที่การเปลี่ยนแปลงของเทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสารได้เข้ามามีบทบาทอย่างลึกซึ้ง
ในทุกมิติของชีวิต การสื่อสารทางศาสนาโดยเฉพาะพุทธศาสนาในประเทศไทยก็ได้รับอิทธิพลอย่างมีนัยสำคัญ 
สื่อสังคมออนไลน์กลายเป็นช่องทางหลกัทีพ่ระสงฆแ์ละองค์กรทางศาสนาใช้ในการเผยแผค่ำสอนและกจิกรรม
ทางศาสนา (มาโนชญ์ บุญมานิตย์ , 2567) การเปลี่ยนแปลงนี้ไม่เพียงแต่ขยายขอบเขตการเข้าถึงคำสอน
พระพุทธศาสนาให้กว้างขวางข้ึน แต่ยังเปลี่ยนแปลงรูปแบบและวิธีการนำเสนอเนื้อหาทางศาสนาให้สอดคล้อง
กับพฤติกรรมการบริโภคสื่อของประชาชนในยุคปัจจุบัน (อัคคชาติ, 2567) 

อย่างไรก็ตาม การสื่อสารทางศาสนาบนสื่อสังคมออนไลน์ในประเทศไทยกำลังเผชิญกับความท้าทาย
หลายประการ ไม่ว่าจะเป็นการลดทอนความศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรม การบิดเบือนเนื้อหาพระธรรมคำสอน 
รวมถึงการกลายเป็นเนื้อหาที่เน้นความบันเทิงมากกว่าการให้ข้อคิดและแนวทางในการดำเนินชี วิต (วิเชียร 



   

25 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

ลัทธิพงศ์พันธ์ และปุณฑริกา รวิกุล, 2565) นอกจากนี้ยังมีความกังวลเกี่ยวกับความถูกต้องของข้อมูลและ
แหล่งที่มาในโลกออนไลน์ที่อาจนำไปสู่ความเข้าใจผิดในหลักคำสอนพุทธศาสนา (กนกวรรณ ปรีดิ์เปรม, 2567) 

ด้วยเหตุนี้ การศึกษาการสื่อสารศาสนาในยุคดิจิทัลจึงมีความสำคัญอย่างยิ่ง โดยเฉพาะการวิเคราะห์
แนวโน้มและผลกระทบของการใช้สื่อสังคมออนไลน์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในประเทศไทย งานศึกษานี้มี
เป้าหมายเพื่อทำความเข้าใจกลไกการปรับตัวของพุทธศาสนาในบริบทใหม่ของยุคดิจิทัล และเสนอแนวทางใน
การพัฒนาการสื่อสารทางศาสนาที่สอดคล้องกับบริบทสื่อใหม่ ทั้งนี้เพื่อตอบสนองต่อความต้องการของสังคม
ร่วมสมัยอย่างเหมาะสมและรักษาไว้ซึ่งความถูกต้องของหลักธรรมคำสอน (ณัฏฐพนธ์ สุทธภา พิสุทธิคุณ , 
2568) 

ความหมายของการสื่อสารพุทธศาสนา 
การสื่อสารพุทธศาสนา หมายถึง กระบวนการและวิธีการในการถ่ายทอดหลักคำสอน แนวคิด และ

ค่านิยมของพระพุทธศาสนาไปสู่บุคคลหรือกลุ่มเป้าหมาย ผ่านการใช้ภาษาพูด ภาษาเขียน หรือสื่อรูปแบบต่าง 
ๆ ทั้งในรูปแบบสื่อดั้งเดิมและสื่อสมัยใหม่ โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อส่งเสริมการเข้าใจหลักธรรมคำสอนอย่าง
ถูกต้องและนำไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน (พระมหาชูชาติ จิรสุทฺโธ, 2565) 

พระมหาชูชาติ จิรสุทฺโธ (2565) ระบุว่า การสื่อสารพุทธศาสนาเป็นการสื่อสารที่เน้นการถ่ายทอด
คุณค่าทางจริยธรรมและสัจธรรมตามหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า โดยมุ่งเน้นที่การสร้างสังคมที่มีสันติสุขผ่าน
ความเข้าใจและการปฏิบัติตามหลักศีลธรรมในชีวิตจริง 

จริยา แต่งประวัติ (2567) เสนอว่า การสื่อสารในพระพุทธศาสนาไม่เพียงแต่เป็นการสื่อสารสาระของ
พระธรรมเท่านั้น แต่ยังรวมถึงการสื่อสารอย่างสันติ หรือ “สันติสื่อสาร” ซึ่งเป็นแนวทางการพูดและการ
กระทำที่ส่งเสริมความสงบ ความสามัคคี และการอยู่ร่วมกันอย่างมีเมตตาในสังคม 

อัมพร ภาวสุทธิ์ (2559) กล่าวว่า การสื่อสารพุทธศาสนาต้องประกอบด้วยการใช้ปัญญาเพื่อการ
พัฒนาตนเองและผู้อื่น โดยผ่านการสื่อสารเชิงสร้างสรรค์ที่ไม่ก่อให้เกิดความขัดแย้ง และส่งเสริมให้บุคคลรู้จัก
ตนเองและโลกตามหลักของ “อริยสัจ 4” 

ฐาคณิษฐ์ พรทองประเสริฐ (2563) เน้นว่า การสื่อสารพุทธศาสนาในยุคปัจจุบันต้องคำนึงถึงการ
ปรับตัวให้เข้ากับบริบทของเทคโนโลยีและสื ่อใหม่ เพื ่อให้การเผยแผ่หลักธรรมคำสอนสามารถเข้าถึง
กลุ่มเป้าหมายที่หลากหลายมากยิ่งขึ้น โดยเฉพาะในสังคมยุคดิจิทัล 

โดยสรุป การสื่อสารพุทธศาสนา เป็นกระบวนการถ่ายทอดหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาที่มุ่งเน้น
การสร้างความเข้าใจในหลักธรรม จริยธรรม และการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างมีสันติสุข โดยอาศัยสื่อและ
วิธีการที่เหมาะสมกับบริบทของยุคสมัย ทั้งนี้เพื่อให้สอดคล้องกับความเปลี่ยนแปลงของ เทคโนโลยีและสังคม
ปัจจุบัน 

องค์ประกอบของการสื่อสารพุทธศาสนา 
การสื ่อสารพุทธศาสนาเป็นกระบวนการที ่ประกอบด้วยองค์ประกอบหลายประการที ่ส่งผลต่อ

ประสิทธิภาพและความสำเร็จของการถ่ายทอดพระธรรมคำสอน พระมหาชูชาติ จิรสุทฺโธ (2565) ได้เสนอว่า



   

26 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

องค์ประกอบสำคัญของการสื่อสารพุทธศาสนา ประกอบด้วย ผู้ส่งสาร (พระสงฆ์หรือผู้เผยแผ่), สาร (หลักธรรม
คำสอน), ช่องทาง (สื่อดั้งเดิมและสื่อสมัยใหม่) และผู้รับสาร (พุทธศาสนิกชน) โดยทุกองค์ประกอบต้องทำงาน
ร่วมกันเพื่อให้เกิดการเข้าใจในหลักธรรมอย่างถูกต้อง 

สายหยุด บัวทุม (2567) เน้นองค์ประกอบของการสื่อสารเชิงพุทธไว้ว่า นอกจากโครงสร้างของการ
สื่อสารทั่วไปแล้ว การสื่อสารพุทธศาสนายังต้องมี “จริยธรรมแห่งการสื่อสาร” และ “เจตนาบริสุทธิ์” เป็น
ปัจจัยสำคัญ เพื่อไม่ให้เกิดความบิดเบือนในการถ่ายทอดคำสอน ซึ่งถือเป็นหัวใจของการสื่อสารที่ต่างจาก สื่อ
ทั่วไป 

ณัฐพงศ์ เขียวน้อย และวิโรจน์ พรหมสุด (2566) อธิบายเพิ่มเติมถึงองค์ประกอบในเชิงภาวะผู้นำ โดย
เน้นว่า ผู้ส่งสารในพระพุทธศาสนาต้องเป็นผู้ที่มีภาวะผู้นำเชิงพุทธ (Buddhist leadership) ซึ่งประกอบด้วย
คุณธรรม ความรู้ และความสามารถในการใช้การสื่อสารอย่างเหมาะสม เพื่อเสริมสร้างศรัทธาและแรงจูงใจ
ให้กับผู้รับสาร 

อาทิตย์ ชูชัย และคณะ (2565) ได้เพิ่มเติมว่า การสื่อสารพุทธศาสนาต้องคำนึงถึง “บริบททางสังคม
และวัฒนธรรม” ของผู้รับสารด้วย เช่น การปรับเนื้อหาให้เหมาะสมกับกลุ่มเป้าหมายในยุคดิจิทัล และการ
เลือกใช้สื่อใหม่อย่างมีประสิทธิภาพ 

โดยสรุป องค์ประกอบของการสื่อสารพุทธศาสนาประกอบด้วยองค์ประกอบพื้นฐานของกระบวนการ
สื่อสาร (ผู้ส่งสาร, สาร, ช่องทาง, ผู้รับสาร) เสริมด้วยองค์ประกอบเฉพาะที่เกี่ยวข้องกับศาสนา เช่น จริยธรรม, 
เจตนาบริสุทธิ์, ภาวะผู้นำเชิงพุทธ และความเข้าใจในบริบทสังคม ซึ่งมีความสำคัญต่อการถ่ายทอดพระธรรม
ให้เกิดผลในทางจิตใจและสังคมอย่างแท้จริง 

ความสำคัญของการสื่อสารพุทธศาสนา 
การสื่อสารพุทธศาสนาเป็นกลไกสำคัญที่ช่วยถ่ายทอดหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าไปสู่สังคมใน

วงกว้าง อันเป็นการสร้างความเข้าใจในหลักศีลธรรมและแนวทางการดำเนินชีวิตที่นำไปสู่ความสงบสุขทั้งใน
ระดับบุคคลและสังคม (พระมหาชูชาติ จิรสุทฺโธ, 2565) ซึ่งในบริบทของสังคมไทยที่มีความหลากหลาย การ
สื่อสารพุทธศาสนาได้กลายเป็นเครื่องมือสำคัญในการเชื่อมโยงและสร้างความสามัคคีในสังคม 

สายหยุด บัวทุม (2567) อธิบายว่า การสื่อสารพุทธศาสนาเป็นมากกว่าการถ่ายทอดความรู้หรือข้อมูล 
แต่ยังเป็นการปลูกฝังคุณค่าทางจริยธรรมที่ส่งผลต่อพฤติกรรมและทัศนคติของผู้คนในสังคม เช่น การส่งเสริม
ความกรุณา การไม่เบียดเบียน และการเคารพในความแตกต่าง 

ฐาคณิษฐ์ พรทองประเสริฐ (2563) ชี้ว่า การสื่อสารพระพุทธศาสนาในยุคดิจิทัลมีบทบาทสำคัญใน
การนำหลักธรรมคำสอนไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน โดยเฉพาะในกลุ่มคนรุ่นใหม่ที่ใช้สื่อสังคมออนไลน์เป็น
เครื่องมือหลักในการเข้าถึงข้อมูล 

อัมพร ภาวสุทธิ์ (2559) เน้นว่าความสำคัญของการสื่อสารพุทธศาสนาอยู่ที่การส่งเสริมให้บุคคลเกิด
ปัญญาในการเข้าใจโลกและชีวิตตามหลักอริยสัจ 4 ซึ่งจะช่วยลดความขัดแย้งในตนเองและกับผู้อื่น อันนำไปสู่
สังคมที่มีความสงบสุข 



   

27 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

กล่าวโดยสรุป การสื่อสารพุทธศาสนามีความสำคัญอย่างยิ่งในฐานะเป็นเครื่องมือถ่ายทอดคุณค่าทาง
จริยธรรมและหลักธรรมคำสอนให้สังคมเกิดความเข้าใจและนำไปสู่การดำเนินชีวิตที่ดีงาม อีกทั้งยังช่วย
เชื ่อมโยงจิตใจผู ้คนในสังคม และเป็นรากฐานสำคัญของการสร้างสันติสุขในยุคที ่โลก เต็มไปด้วยความ
เปลี่ยนแปลงและความท้าทาย 

ความหมายของสื่อสังคมออนไลน์ไทย 
สื่อสังคมออนไลน์ไทย หมายถึง ช่องทางการสื่อสารผ่านเทคโนโลยีดิจิทัลที่ใช้แพลตฟอร์มออนไลน์ใน

การเผยแพร่ แลกเปลี่ยนข้อมูลข่าวสาร และสร้างปฏิสัมพันธ์ระหว่างบุคคลหรือกลุ่มคนในสังคมไทย โดยมี
ลักษณะสำคัญคือความรวดเร็วในการเข้าถึง การเปิดโอกาสให้ผู้ใช้เป็นทั้งผู้รับและผู้ส่งสาร รวมถึงการมี
ปฏิสัมพันธ์แบบสองทางในเวลาเดียวกัน  เป็นสื่อสังคมออนไลน์ไทยมีบทบาทในการเป็นพื้นที่ของการสื่อสาร
เชิงวัฒนธรรม โดยเฉพาะในด้านศาสนาและจารีตประเพณีที่ถูกปรับเข้าสู่บริบทของโลกดิจิทัล เพื่อเชื่อมโยง
ระหว่างศาสนาและสังคมสมัยใหม่ (พระณัฐพน ศุทธภาพิสุทธิคุณ, 2568) 

มัลลิกา บุญมีตระกูล มหาสุข (2565) ระบุว่าสื ่อสังคมออนไลน์ไทยเป็นเครื ่องมือสำคัญในการ
เปลี่ยนแปลงรูปแบบการสื่อสารในสังคม ไม่ว่าจะเป็นด้านการเมือง เศรษฐกิจ หรือวัฒนธรรม โดยส่งผลให้เกิด
ความหลอมรวมของสื่อดั้งเดิมและสื่อใหม่ในการสื่อสารแบบไร้พรมแดน 

คันธิรา ฉายาวงศ์ (2564) ชี้ว่า สื่อสังคมออนไลน์ในบริบทของประเทศไทยทำหน้าที่เป็นเวทีสำคัญใน
การเปิดพื้นที่ให้ประชาชนมีส่วนร่วมในประเด็นสาธารณะ รวมถึงการเป็นเครื่องมือสำคัญของการแสดงความ
คิดเห็น การวิพากษ์วิจารณ์ และการเคลื่อนไหวทางสังคม 

โดยสรุป สื่อสังคมออนไลน์ไทย เป็นเครื่องมือสื่อสารยุคใหม่ที่มีอิทธิพลอย่างสูงต่อสังคมไทยในหลาย
มิติ ทั้งในด้านวัฒนธรรม สังคม และการเมือง โดยเป็นช่องทางที่ส่งเสริมการเข้าถึงข้อมูล การแลกเปลี่ยนความ
คิดเห็น และการมีส่วนร่วมของประชาชนอย่างกว้างขวางในยุคดิจิทัล 

ความสำคัญของสื่อสังคมออนไลน์ไทย 
สื่อสังคมออนไลน์ไทยเป็นเครื่องมือสำคัญที่มีบทบาทในการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างการสื่อสารใน

สังคมไทยอย่างชัดเจน พระครูเจติยธรรมวเิทศ (สงวน หาญวิชา) (2568) ชี้ว่าสื่อสังคมออนไลน์มีบทบาทในการ
เป็นเวทีสำคัญที่เชื่อมโยงองค์ความรู้ทางวัฒนธรรมและศาสนาเข้าสู่บริบทดิจิทัล ซึ่งช่วยให้การสื่อสารใน
ประเด็นสำคัญของสังคมสามารถเข้าถึงคนรุ่นใหม่ได้ง่ายขึ้น 

ณัฏฐพนธ์ สุทธภา พิสุทธิคุณ (2568) เสริมว่าสื่อสังคมออนไลน์ช่วยส่งเสริมการแลกเปลี่ยนข้อมูล
ระหว่างชุมชนในสังคมไทย ส่งผลให้การเผยแผ่แนวคิดและค่านิยมต่าง ๆ เกิดขึ้นได้อย่างรวดเร็วและทั่วถึง ไม่
ว่าจะเป็นด้านศาสนา การเมือง หรือวัฒนธรรม 

ศรัณย์ ดั่นสถิตย์ (2565) เน้นว่าสื่อสังคมออนไลน์กลายเป็นพื้นที่สำคัญในการแสดงความคิดเห็นและ
วิพากษ์วิจารณ์ในประเด็นทางสังคม โดยเฉพาะในบริบทของประเทศไทยที่เสรีภาพในการสื่อสารยังคงเผชิญกับ
ข้อจำกัดในบางช่วงเวลา 



   

28 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

อุเทน วัชรชิโนรส (2567) วิเคราะห์ว่าสื่อสังคมออนไลน์ไทยเป็นเครื่องมือที่ช่วยเสริมสร้างการมีส่วน
ร่วมของภาคประชาชนในกระบวนการทางประชาธิปไตย เพิ่มความสามารถในการติดตาม ตรวจสอบ และ
วิพากษ์นโยบายภาครัฐอย่างเปิดเผย 

โดยรวมแล้ว สื่อสังคมออนไลน์ไทยมีความสำคัญต่อสังคมในฐานะพื้นที่สำหรับการแลกเปลี่ยนความ
คิดเห็น การสื่อสารข้อมูล และการเสริมสร้างพลวัตทางสังคมในยุคดิจิทัล ซึ ่งมีผลต่อทั้งพฤติกรรมของ
ประชาชนและกระบวนการเปลี่ยนแปลงในสังคมไทยในหลายมิติ 

ความหมายของยุคดิจิทัล 
ยุคดิจิทัล หมายถึง ช่วงเวลาหรือบริบททางสังคมที่เทคโนโลยีดิจิทัลกลายเป็นปัจจัยสำคัญในการ

ขับเคลื่อนกิจกรรมในชีวิตประจำวัน ครอบคลุมตั้งแต่การสื่อสาร การเรียนรู้ การบริหารจัดการ ไปจนถึงการใช้
ชีวิตส่วนตัวและการทำงาน โดยมีเทคโนโลยีอินเทอร์เน็ต อุปกรณ์อัจฉริยะ และเครือข่ายดิจิทัลเป็นโครงสร้าง
หลักในการเชื่อมโยงผู้คนเข้าด้วยกันอย่างไร้พรมแดน (มูหัมมัด สาเกอร์ เร๊าะแและบา, 2567) 

มาโนชญ์ บุญมานิตย์ (2567) ได้อธิบายว่า ยุคดิจิทัลคือสังคมที ่มีการขับเคลื่อนด้วยข้อมูลและ
เทคโนโลยี โดยทุกกิจกรรมและกระบวนการต่าง ๆ ต้องพึ่งพิงระบบดิจิทัล ตั้งแต่การจัดการความรู้ การสื่อสาร 
การศึกษา ไปจนถึงการบริการภาครัฐและเอกชน 

นฤมล ตุ้มนิ่ม และวสันต์ เหลืองประภัสร์ (2566) ให้ความหมายว่ายุคดิจิทัลเป็นช่วงเวลาที่เกิดการ
เปลี่ยนแปลงในเชิงโครงสร้างของสังคมและองค์กร ที่เน้นการใช้เทคโนโลยีสารสนเทศเพื่อเพิ่มประสิทธิภาพใน
การบริหารจัดการ และตอบสนองต่อความต้องการของผู้ใช้บริการในโลกที่เชื่อมต่อกันอย่างสมบูรณ์แบบ 

สุรัตน์ ทองหรี่ (2562) ระบุว่า ยุคดิจิทัลส่งผลให้รูปแบบของการผลิตและบริโภคเนื้อหาสารสนเทศ
เปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว โดยผู้ใช้สามารถเข้าถึงและสร้างเนื้อหาได้ด้วยตนเองผ่านแพลตฟอร์มออนไลน์ที่
หลากหลาย ทั้งยังส่งผลต่อวัฒนธรรมการสื่อสารและวิธีคิดในสังคมไทย 

โดยสรุป ยุคดิจิทัล คือช่วงเวลาที่สังคมขับเคลื่อนด้วยเทคโนโลยีสารสนเทศและระบบออนไลน์ในทุก
ภาคส่วน ส่งผลให้รูปแบบการดำเนินชีวิต การสื่อสาร และการจัดการองค์กรเปลี่ยนแปลงไปสู่การเป็นสังคม
เครือข่ายที่เชื่อมโยงกันแบบไร้ขีดจำกัดและเต็มไปด้วยข้อมูลข่าวสารที่เข้าถึงได้อย่างรวดเร็ว 

ความสำคัญของยุคดิจิทัล 
ยุคดิจิทัลมีบทบาทสำคัญอย่างยิ ่งต่อการเปลี ่ยนแปลงเชิงโครงสร้างของสังคม เศรษฐกิจ และ

วัฒนธรรมทั่วโลก รวมถึงประเทศไทย นฤมล ตุ้มนิ่ม และวสันต์ เหลืองประภัสร์ (2566) ระบุว่ายุคดิจิทัลช่วย
เพิ่มประสิทธิภาพของการบริหารจัดการองค์กรทั้งภาครัฐและเอกชน ด้วยการนำเทคโนโลยีสารสนเทศเข้ามา
เสริมสร้างความรวดเร็ว โปร่งใส และตอบสนองต่อผู้ใช้บริการอย่างมีประสิทธิผล 

สุรัตน์ ทองหรี่ (2562) กล่าวถึงความสำคัญของยุคดิจิทัลในด้านสื่อและงานออกแบบ โดยเฉพาะใน
งานกราฟิก ซึ่งต้องปรับตัวให้เหมาะสมกับแพลตฟอร์มที่หลากหลายของยุคดิจิทัล เช่น โทรทัศน์ออนไลน์และ
แพลตฟอร์มสตรีมมิ่งต่าง ๆ ที่ส่งผลต่อรูปแบบการนำเสนอเนื้อหาสารสนเทศ 



   

29 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

ละอองดาว ชาทองยศ (2566) อธิบายว่ายุคดิจิทัลมีผลต่อภาวะผู้นำในองค์กรที่ต้องปรับตัวให้มีทักษะ
ด้านเทคโนโลยีสูงขึ้น เพื่อให้สามารถบริหารและนำองค์กรเข้าสู่การเปลี่ยนแปลงอย่างมีประสิทธิภาพในโลก
ดิจิทัล 

วีรภัทร รุ่งโรจน์นภาดล และชัยวัฒน์ ประสงค์สร้าง (2567) ระบุว่าองค์กรในยุคดิจิทัลจำเป็นต้องเน้น
การสร้าง “องค์กรแห่งความสุข” ผ่านการใช้เทคโนโลยีเพื่อเสริมสร้างสภาพแวดล้อมการทำงานที่เอื้อต่อการ
พัฒนาองค์ความรู้และความสามารถของบุคลากร 

โดยสรุป ความสำคัญของยุคดิจิทัลอยู่ที่การเป็นแรงขับเคลื่อนสำคัญที่เปลี่ยนแปลงรูปแบบของการ
ดำเนินชีวิต การบริหารจัดการองค์กร และการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมให้ก้าวสู่ความทันสมัยและสามารถ
ตอบสนองต่อความเปลี่ยนแปลงในโลกยุคใหม่ได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

 
บทสรุป 

ในยุคดิจิทัลที่การสื่อสารผา่นสื่อสังคมออนไลน์เข้ามามีอิทธิพลอย่างกวา้งขวางในสังคมไทย การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาผ่านช่องทางดังกล่าวจึงมีความสำคัญมากขึ้นเรื่อย ๆ ทั้งในแง่ของการเป็นเครื่องมือในการ
ถ่ายทอดหลักธรรมคำสอนสู่ประชาชน และการเป็นพื้นที่ให้เกิดการเรียนรู้และแลกเปลี่ยนความคิดเห็นเกี่ยวกับ
พระพุทธศาสนาอย่างอิสระและเข้าถึงได้ง่าย ด้วยคุณสมบัติของสื่อสังคมออนไลน์ที่เน้นความรวดเร็ว การ
เข้าถึงแบบไร้พรมแดน และการมีปฏิสัมพันธ์ระหว่างผู้ส่งสารและผู้รับสาร ทำให้รูปแบบของการสื่อสาร
พระพุทธศาสนาในปัจจุบันเปลี่ยนไปจากเดิมอย่างเห็นได้ชัด 

อย่างไรก็ตาม การใช้สื่อสังคมออนไลน์ในการสื่อสารพระพุทธศาสนายังมีความท้าทายหลายประการ 
ไม่ว่าจะเป็นปัญหาด้านความถูกต้องของข้อมูล การลดทอนความศักดิ์สิทธิ์ของพิธีกรรม และการบิดเบือน
เนื้อหาพระธรรมคำสอน ซึ่งอาจส่งผลให้พุทธศาสนิกชนเกิดความเข้าใจผิดหรือใช้หลักธรรม ไปในทางที่
คลาดเคลื่อนจากเจตนารมณ์ดั้งเดิมของพระพุทธศาสนา ดังนั้น การสื่อสารทางศาสนาในยุคดิจิทัลจำเป็นต้อง
อาศัยองค์ประกอบที่เหมาะสม เช่น จริยธรรมแห่งการสื่อสาร ภาวะผู้นำของผู้เผยแผ่หลักธรรม และความ
เข้าใจในบริบททางสังคมร่วมสมัย เพื่อให้การเผยแผ่พระธรรมมีความสมดุลระหว่างความทันสมัยกับความ
ถูกต้อง 

โดยสรุป การสื่อสารพุทธศาสนาในสื่อสังคมออนไลน์ไทยถือเป็นโอกาสสำคัญในการปรับตัวของ
พระพุทธศาสนาให้เข้ากับยุคสมัยใหม่ แต่ขณะเดียวกันก็เป็นภารกิจที่ต้องดำเนินไปอย่างระมัดระวังและมี
เป้าหมายชัดเจน เพื่อให้พระธรรมคำสอนสามารถสร้างแรงบันดาลใจ สร้างสังคมที่สงบสุข และส่งเสริมให้
ประชาชนเกิดปัญญาในการดำเนินชีวิตได้อย่างแท้จริงในโลกที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วของยุคดิจิทัล 

 
องค์ความรู้ใหม่ 



   

30 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

จากการศึกษาการสื่อสารศาสนาในยุคดิจิทัล โดยเฉพาะในบริบทของพระพุทธศาสนาในสื่อสังคม
ออนไลน์ไทย พบว่าเกิด “องค์ความรู้ใหม่” ซึ่งสามารถสังเคราะห์เป็นโมเดลที่เรียกว่า  “3C-BS Model” โดย
มีรายละเอียดดังนี้ 

โมเดล “3C-BS Model” 
1.Content (เนื ้อหา) การสร้างและเผยแพร่เนื ้อหาพุทธศาสนาต้องเน้นความ “ถูกต้อง” ตาม

หลักธรรมคำสอนพระพุทธเจ้า (อริยสัจ 4, อริยมรรคมีองค์ 8 ฯลฯ) เนื้อหาต้องมีความ “ร่วมสมัย” ปรับให้
เหมาะสมกับกลุ่มเป้าหมาย เช่น คนรุ่นใหม่ที่ใช้สื่อออนไลน์ สื่อเน้ือหาควรผสมผสานระหว่างความ “ศักดิ์สิทธิ”์ 
และความ “เข้าใจง่าย” เช่น การใช้ Infographic, Short Video หรือ Live เพื่อเข้าถึงกลุ่มเป้าหมายได้รวดเร็ว 

2. Channel (ช่องทาง) ใช้ “สื่อสังคมออนไลน์” เป็นช่องทางหลัก เช่น Facebook, YouTube, 
TikTok และ Instagram ควรเลือกใช้ช่องทางที่ตรงกับพฤติกรรมการรับสื่อของกลุ่มเป้าหมาย เช่น คนรุ่นใหม่
นิยมสื่อภาพและวิดีโอสัน้ (TikTok, Instagram Reel) การเชื่อมโยงระหว่างช่องทางตา่ง ๆ (Cross-platform) 
จะช่วยขยายผลการสื่อสารให้กว้างข้ึน 

3. Communication Ethics (จริยธรรมการสือ่สาร) เน้น “เจตนาบริสทุธิ์” และความโปร่งใสใน
การเผยแผ่พระธรรมคำสอน คำนึงถึง “จริยธรรม” ในการใช้ถ้อยคำ ภาพ และวิดีโอ ไม่บิดเบือนหลักธรรมเพื่อ
ความบันเทิงจนสูญเสียสาระสำคัญ สื่อสารดว้ย “เมตตาธรรม” มุ่งเน้นการสร้างความเข้าใจและลดความ
ขัดแย้งในสังคม 

+ Buddhist-Social Context (บริบทพุทธและสังคมไทย) 
องค์ประกอบเสริมที่สำคญั คือการตระหนักถึง บริบทของพระพุทธศาสนาและสังคมไทย เช่น ความอ่อนไหว
ของประเด็นศาสนาในสังคมไทย, บทบาทของพระสงฆ์ และการรกัษาภาพลักษณ์ของพระพุทธศาสนาในยุค
ดิจิทัล 

ประโยชน์ของโมเดลนี้ 
1.ช่วยกำหนดแนวทางการสื่อสารศาสนาในยุคดจิิทัลให้มีความเหมาะสมทั้งในเชิงเนื้อหาและจริยธรรม 
2.สามารถนำไปใชว้างแผนการสื่อสารพระพทุธศาสนาในช่องทางสื่อออนไลน์ต่าง ๆ ได้อยา่งมี

ประสิทธิภาพ 
3.เป็นเครื่องมือที่ช่วยใหพ้ระสงฆ์และองค์กรศาสนาสามารถปรับตัวและบริหารจดัการการสื่อสารใน

ยุคดิจิทัลไดด้ีขึ้น 



   

31 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

 

ภาพที่1 ภาพโมเดล “3C-BS Model 
 
 



   

32 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

เอกสารอ้างอิง 
กนกวรรณ ปรีดิ์เปรม. (2567). พระพุทธศาสนากับการดำเนินชีวิตในยุคดิจิทัล: การปรับตัวและความท้าทาย. 

วารสารพุทธจิตวิทยา,9(4), 712-722. 
คันธิรา ฉายาวงศ์. (2564). แนวโน้มการเมืองไทยกับสื่อสังคมออนไลน์ในศตวรรษที่ 21. วารสารเทคโนโลยี

สื่อสารมวลชน มทร.พระนคร, 6(1), 97-107. 
จริยา แต่งประวัติ. (2567). การสื่อสารอย่างสันติตามหลักพระพุทธศาสนา. วารสารชัยมงคลปริทรรศน์, 2(1), 

14-28. 
ฐาคณิษฐ์ พรทองประเสริฐ. (2563). การส่งเสริมสมรรถนะการปฏิบัติงานของบุคลากรกลุ่มธุรกิจการสื่อสาร

ข้อมูลและอุปกรณ์สื่อสารไอทีตามแนวพระพุทธศาสนา. วารสาร มจร สังคมศาสตร์ปริทรรศน์, 13(6), 
198-210. 

นฤมล ตุ้มนิ่ม และวสันต์ เหลืองประภัสร์. (2566). ความสำคัญของการอภิบาลด้านเทคโนโลยีสารสนเทศในยุค
ดิจิทัล. วารสารรัฐศาสตร์นิเทศ, 9(2), 85-121. 

ณัฐพงศ์ เขียวน้อย และคณะ. (2566). องค์ประกอบภาวะผู้นำเชิงพุทธในการสื่อสารองค์กรของผู้บริหาร
สถานศึกษาสังกัดสำนักงานเขตพื้นที ่การศึกษาประถมศึกษานครศรีธรรมราช เขต 2. วารสาร
สังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ,1(1), 27-33. 

นูหัมมัด สาเกร์ เร๊าะเเลบา. (2567). การใช้เทคโนโลยีสารสนเทศเพื่อการพัฒนาองค์กรสู่ความเป็นเลิศในยุค
ดิจิทัล. วารสารอินทนิลบริหารศาสตร์,1(1), 97-112. 

พัชรพฤกษ์ ซ่อมจันทึก และมานิตย์ อรรคชาติ. (2567). ผลกระทบของสื่อสังคมออนไลน์ต่อการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในประเทศไทย. วารสารวิชาการวิจัยและนวัตกรรมสังคมศาสตร์ปริทัศน์, 4(2), 48-
57. 

พระณัฐพน ศุทธภาพิสุทธิคุณ. (2567). วัฒนธรรมการทำบุญออนไลน์: การเปลี่ยนแปลงของพิธีกรรมทางพุทธ
ศาสนาในยุคดิจิทัล. วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 3(2), 40-48. 

พระมหาชูชาติ จิรสุทฺโธ. (2565). การบูรณาการการสื่อสารเพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนาผ่านสื่อสังคม
ออนไลน์ของพระสงฆ์ในสังคมไทย. วารสาร มจร บาฬีศึกษาพุทธโฆสปริทรรศน์, 8(1), 212-224. 

มัลลิกา บุญมีตระกูล มหาสุข. (2565). การสื่อสารทางการเมืองไทยผ่านสื่อสังคมออนไลน์. วารสารปรัชญา
ปริทรรศน์, 27(2), 63-81. 

มาโนชญ์ บุญมานิตย์ และคณะ. (2567). การจัดการเชิงกลยุทธ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุคดิจิทัล: 
แนวทางและความท้าทาย. วารสารวิชาการมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏธนบุรี
,7(3), 17-27. 

ละอองดาว ชาทองยศ. (2566). ภาวะผู ้นำแบบบารมีในยุคด ิจ ิท ัล: การปรับต ัวและความท้าทาย. 
วารสารวิชาการจินตาสิทธิ์, 1(4), 212-229. 



   

33 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

วิเชียร ลัทธิพงศ์พันธ์ , และ ปุณฑริกา รวิกุล. (2565). ศาสน-บันเทิง: การสื ่อสารการทำบุญตามหลัก
พระพุทธศาสนาบนสื่อสังคมออนไลน์ผ่านกระบวนคิดเชิงออกแบบ. วารสารศาสตร์, 15(1), 229-264. 

วีรภัทร ร ุ ่งโรจน์นภาดล และคณะ. (2567). องค์กรแห่งความสุขในยุคดิจิท ัล. วารสารสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย,7(2), 160-174. 

ศรัณย์ ดั่นสถิตย์. (2565). การประเมินคุณภาพการให้บริการของท่าอากาศยานอู่ตะเภาจากความคิดเห็นในสื่อ
สังคมออนไลน์. วารสารสหศาสตร์ศรีปทุมชลบุรี,8(3), 65-83. 

สายหยุด บัวทุม. (2567). สัตว์เดรัจฉานในปัญญาสชาดก: บทบาทและความสำคัญต่อการสื่อสารแนวคิดทาง
พระพุทธศาสนา. วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร, 21(1), 67-81. 

สุรัตน์ ทองหรี่. (2562). ความสำคัญของกราฟิกในยุคดิจิทัล. วารสารนิเทศศาสตร์ปริทัศน์, 23(1), 260-269. 
อติพงษ์ ชูชัย และคณะ. (2565). พุทธวิธี: การสื่อสารทางการเมือง. วารสาร มจร มนุษยศาสตร์ปริทรรศน์, 

8(2), 479-492. 
อุเทน วัชรชิโนรส. (2567). ความท้าทายของประชาธิปไตยในยุคดิจิทัล: การวิเคราะห์ผลกระทบของสื่อสังคม

ออนไลน์ต่อกระบวนการทางการเมือง. วารสารวิชาการจินตาสิทธิ์ (ออนไลน์), 2(1), 40-53. 
 
 

 
 

 



   

34 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

ศีล สมาธิ ปัญญา กับการจัดการความขัดแย้งในชุมชนไทย 
Morality, Concentration, Wisdom Conflict Management in Thai Communities 

 
สุวิทย์ เอี่ยมสะอาด 
Suwit Aimsaard 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khon Kaen Campus 

*Corresponding Author E-mail: Email:suwithyxeiymsaxad6@gmail.com 
Received: 7 May 2025 ; Revised: 21 June 2025 ; Accepted: 21 June 2025 

 
บทคัดย่อ 

การจัดการความขัดแย้งในชุมชนไทยนับเป็นประเด็นสำคัญที่ส่งผลต่อความมั่นคงทางสังคมในระยะ
ยาว โดยเฉพาะภายใต้บริบทของสังคมพหุวัฒนธรรมที่เต็มไปด้วยความหลากหลายทางความเชื่อ วิถีชีวิต และ
ผลประโยชน์ที่แตกต่างกัน บทความนี้นำเสนอองค์ความรู้ใหม่ภายใต้ชื่อ “โมเดลไตรสิกขาเพื่อการจัดการความ
ขัดแย้งในชุมชนไทยอย่างยั่งยืน” ซึ่งเป็นการบูรณาการหลักธรรมในพระพุทธศาสนา ได้แก่ ศีล สมาธิ และ
ปัญญา มาเป็นแนวทางการจัดการความขัดแย้งอย่างสอดคล้องกับบริบทวัฒนธรรมไทย  ศีลทำหน้าที่ควบคุม
พฤติกรรมทางกายและวาจา ลดการกระทบกระทั่งและส่งเสริมการประพฤติอยู่ในกรอบจริยธรรมของชุมชน 
สมาธิมีบทบาทในการควบคุมอารมณ์ ความคิด และความโกรธ ทำให้เกิดภาวะจิตใจที่สงบนิ่ง พร้อมเปิดรับ
ความคิดเห็นของผู้อื่น ส่วนปัญญาทำหน้าที่วิเคราะห์สถานการณ์อย่างมีเหตุผล มุ่งเน้นประโยชน์ส่วนรวม และ
ตัดสินใจอย่างเป็นธรรม การดำเนินการตามแนวทางไตรสิกขาในกระบวนการจัดการความขัดแย้งจึงก่อให้เกิด
ทักษะสำคัญ ได้แก่ การฟังอย่างเข้าใจ (empathetic listening) การสื่อสารอย่างเปิดเผย และการเจรจาเชิง
ประนีประนอม ซึ่งนำไปสู่ความสงบสุขและความมั่นคงในระดับชุมชน โมเดลที่พัฒนาขึ้นนี้จึงสามารถใช้เป็น
เครื่องมือเชิงกลยุทธ์ในการแปรเปลี่ยนพลังของความขัดแย้งไปสู่การสร้างสรรค์ระบบความสัมพันธ์เชิงบวกที่
ยั่งยืน ลดโอกาสในการเกิดความรุนแรง และส่งเสริมการพัฒนาชุมชนไทยในมิติที่ลึกซึ้งและเป็นธรรมชาติของ
สังคมวัฒนธรรมไทยอย่างแท้จริง 

คำสำคัญ: การจัดการความขัดแย้ง, ไตรสิกขา, ชุมชนไทย, พหุวัฒนธรรม 
 

Abstract 
Conflict management in Thai communities is a critical issue that significantly impacts 

long-term social stability, especially within the context of multicultural societies characterized 
by diverse beliefs, lifestyles, and interests. This article presents a new body of knowledge 
under the concept of the “Tri-Sakha Conflict Resolution Model for Thai Communities”, which 



   

35 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

integrates key Buddhist principles—Sila (morality), Samadhi (concentration), and Pañña 
(wisdom)—as a culturally appropriate framework for sustainable conflict management in Thai 
society. Sila governs physical and verbal conduct, helping reduce interpersonal clashes and 
encouraging behavior aligned with communal ethics. Samadhi plays a vital role in emotional 
regulation, calming the mind and fostering openness to differing perspectives. Pañña provides 
the ability to analyze situations rationally, prioritize the common good, and make fair decisions 
without being clouded by bias or emotion. The implementation of these three principles in 
conflict resolution nurtures essential skills such as empathetic listening, transparent 
communication, and collaborative negotiation, which are key to achieving peace and cohesion 
within communities. This model thus serves as a strategic tool that transforms conflict from a 
destructive force into a creative opportunity for strengthening positive social relationships. It 
reduces the potential for violence and promotes deep-rooted, culturally resonant 
development in Thai communities. Ultimately, it offers a sustainable approach to 
peacebuilding that aligns with the spiritual and cultural values embedded in Thai society. 

Keywords: Conflict Management, Tri-Sikkha, Thai Community, Multiculturalism 
 

บทนำ 
ในบริบทของสังคมไทยซึ่งมีลักษณะพหุวัฒนธรรม ความขัดแย้งในชุมชนเกิดขึ้นจากหลายปัจจัย ไม่ว่า

จะเป็นด้านเศรษฐกิจ สังคม การเมือง หรือแม้แต่ความเชื่อต่าง ๆ ที่ส่งผลกระทบต่อความสัมพันธ์ระหว่าง
บุคคลและกลุ่มคนอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ แนวคิดเรื่อง “ศีล สมาธิ ปัญญา” ซึ่งเป็นหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 
ได้รับการยอมรับว่าเป็นแนวทางการพัฒนาตนและสังคมที่สามารถนำมาใช้เพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติและ
สร้างความสมดุลในระดับชุมชนได้อย่างมีประสิทธิภาพ (พระมหาเกรียงศักดิ์ โสภากุล, 2562; สารวัตร พึ่งไทย, 
2568) 

ในสถานการณ์ปัจจุบัน ชุมชนไทยจำนวนมากเผชิญกับความขัดแย้งที่แฝงอยู่ในโครงสร้างความสัมพนัธ์
ระหว่างบุคคล ความแตกต่างทางผลประโยชน์ และระบบคุณค่าที่ไม่สอดคล้องกัน ความขัดแย้งเหล่านี้หาก
ไม่ได้รับการจัดการอย่างเหมาะสม จะนำไปสู่ความรุนแรงทั้งในระดับปัจเจกและสังคม อย่างไรก็ตาม งานวิจัย
หลายชิ้นพบว่าการประยุกต์ใช้หลักไตรสิกขา โดยเฉพาะศีลในการควบคุมพฤติกรรม สมาธิในการควบคุม
อารมณ์ และปัญญาในการใช้เหตุผล สามารถช่วยลดความตึงเครียดและส่งเสริมการสื่อสารอย่างสร้างสรรคใ์น
ชุมชน (ศิริวรรณ บัวโชติ, 2564; พระศุภสิทธิ์ สิวังโส, 2567) 

ดังนั้น บทความนี้จึงมีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวทางการประยุกต์ใช้หลัก “ศีล สมาธิ ปัญญา” ใน
บริบทของการจัดการความขัดแย้งในชุมชนไทย โดยอิงจากกรณีศึกษาและแนวทางการดำเนินงานจริงของ
ชุมชนในหลายภูมิภาค เพื่อนำเสนอเป็นแนวทางเชิงบูรณาการที่สามารถประยุกต์ใช้ได้ในระดับนโยบายและ



   

36 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

การปฏิบัติ ตลอดจนการพัฒนาศักยภาพของผู้นำชุมชนและประชาชนทั่วไปในการจัดการความขัดแย้งอย่าง
สันติและยั่งยืน  

ความหมายของศีล สมาธิ ปัญญา 
หลัก “ศีล สมาธิ ปัญญา” หรือที่เรียกว่า “ไตรสิกขา” (Sila, Samadhi, Panna) ถือเป็นแก่นคำสอน

สำคัญของพระพุทธศาสนาในการฝึกอบรมและพัฒนาจิตใจของมนุษย์อย่างเป็นระบบ โดยศีลหมายถึงการ
รักษากาย วาจา ให้เรียบร้อย สมาธิหมายถึงการตั้งมั่นของจิตใจไม่ให้ฟุ้งซ่าน ส่วนปัญญาคือการรู้เห็นตามความ
เป็นจริงของสรรพสิ่ง โดยทั้งหมดล้วนมีความสัมพันธ์ซึ่งกันและกันในการนำไปสู่การพ้นทุกข์อย่างแท้จริง 

พระมหาจิตร ภาณุ อาจารคุตโต (2564) อธิบายว่า ไตรสิกขาเป็นระบบการศึกษาแบบองค์รวมใน
พระพุทธศาสนาที ่เชื ่อมโยงระหว่างพฤติกรรมภายนอกกับการเจริญสติและปัญญาอย่างลึกซึ ้ง โดยศีล
เปรียบเสมือนรากฐาน สมาธิเป็นแกนกลาง และปัญญาเป็นยอดแห่งการรู้แจ้งในธรรม ซึ่งจำเป็นต้องฝึกฝน
ควบคู่กัน  

ปาริชาติ เปรมวิชัย (2566) ระบุว่า ศีล สมาธิ ปัญญา มิใช่เพียงหลักธรรมเพื่อพัฒนาตน แต่ยังเป็น
หลักปรัชญาที่สามารถประยุกต์ใช้ในงานบริหาร การศึกษา และการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ได้อย่างลึกซึ้ง 
โดยเฉพาะเมื่อปัญญาถูกเสริมด้วยสมาธิและมีศีลเป็นรากฐาน ความสามารถในการคิดวิเคราะห์ก็จะเพิ่มพูน
ยิ่งข้ึน (ปาริชาติ เปรมวิชัย, 2566) 

พระมหาโกศล ธีรปญฺโญ (2567) ชี้ให้เห็นว่า ไตรสิกขาเป็นหนทางสู่ความหลุดพ้นจากความทุกข์ 
โดยเฉพาะการศึกษาที่เน้นพัฒนาปัญญาจะต้องมีสมาธิรองรับ และสมาธิก็จะมั่นคงก็ต่อเมื่อผู้ปฏิบัติมีศีลเป็น
พื้นฐาน ทั้งนี้ไตรสิกขาจึงมิใช่แนวทางแยกส่วน แต่เป็นกระบวนการเดียวกันอย่างเป็นองค์รวม  

พระครูภัทรจิตตาภรณ์ (2565) ให้ความหมายว่า ไตรสิกขาคือ “ศาสตร์แห่งการพัฒนาคุณภาพชวีิต” 
โดยชี้ว่าเมื่อศีลทำให้กาย วาจาสะอาด สมาธิทำให้จิตนิ่ง และปัญญาทำให้เข้าใจธรรมชาติของชีวิตได้ชัดเจน จึง
สามารถสร้างสมดุลในการดำเนินชีวิตทั้งในระดับปัจเจกและสังคมได้อย่างยั่งยืน  

การเรียนรู้ตามไตรสิกขาคือการบูรณาการคุณธรรมภายในกับความรู้ภายนอก โดยเฉพาะในยุคที่
เทคโนโลยีก้าวหน้า การมีศีล สมาธิ ปัญญาจะช่วยให้มนุษย์ดำรงชีวิตได้อย่างมีสติ รอบคอบ และมีเป้าหมายที่
ถูกต้อง (พระมหาพงศกร สิิมฺพา, 2567) 

สรุปได้ว่า ไตรสิกขาคือระบบการศึกษาเชิงจริยธรรมในพระพุทธศาสนาที่มีองค์ประกอบหลักคือ ศีล 
สมาธิ และปัญญา ซึ่งสัมพันธ์กันอย่างเป็นระบบ ศีลเป็นรากฐานของการควบคุมตน สมาธิเป็นเครื่องมือขัด
เกลาจิต และปัญญาคือความเข้าใจในสัจธรรม การศึกษาและฝึกฝนไตรสิกขานำไปสู่การพัฒนาตนและสัง คม
อย่างยั่งยืน โดยสามารถประยุกต์ใช้ได้ในหลากหลายบริบททั้งส่วนบุคคล องค์กร และชุมชน 

ความสำคัญของศีล สมาธิ ปัญญา 
หลักไตรสิกขา หรือ “ศีล สมาธิ ปัญญา” เป็นรากฐานสำคัญของการพัฒนามนุษย์ในพระพุทธศาสนา 

โดยเฉพาะในบริบทของสังคมร่วมสมัยที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ศีลเป็นหลักการควบคุมพฤติกรรมภายนอก 



   

37 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

สมาธิคือการอบรมภาวะจิตใจให้แน่วแน่ และปัญญาเป็นการพัฒนาความรู้แจ้งในสัจจธรรม ทั้งสามประการนี้
จึงทำหน้าที่เกื้อหนุนกันในการยกระดับคุณภาพชีวิตมนุษย์ทั้งด้านจิตใจและสังคมอย่างยั่งยืน 

ในยุคดิจิทัลที่ผู ้คนเผชิญกับสื่อและสิ่งเร้ามากมาย หลักไตรสิกขาจึงมีบทบาทเป็นเครื่องมือฝึกฝน
จริยธรรมและเสริมสร้างคุณธรรมภายใน ซึ่งมีผลโดยตรงต่อพฤติกรรมและการตัดสินใจที่มีจริยธรรม (พระมหา
โกศล ธีรปญฺโญ, 2567) ไตรสิกขาเป็นกลไกสำคัญในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ โดยเฉพาะการพัฒนา
สมรรถนะภายในที่ไม่สามารถประเมินค่าได้จากทักษะภายนอกเท่านั้น เช่น ความอดทน ความมีวินัย และ
ความสามารถในการตัดสินใจอย่างมีวิจารณญาณ (ปาริชาติ เปรมวิชัย , 2566) ไตรสิกขาไม่เพียงเป็นหลักการ
ทางศาสนา แต่ยังเป็นระบบการเรียนรู้ที่เสริมสร้างทักษะชีวิตในเชิงจริยธรรม และสามารถประยุกต์ใช้ในระบบ
การศึกษาเพื่อปลูกฝังความดีงามให้แก่เยาวชน (พระมหาจิตร ภาณุ อาจารคุตโต, 2564) 

พระครูภัทรจิตตาภรณ์ (2565) เสนอว่าไตรสิกขาคือ “ศาสตร์แห่งชีวิต” ที่ส่งเสริมให้มนุษย์ดำรงชีวิต
อย่างมีสติ และสามารถควบคุมตนเองได้อย่างมีศักดิ์ศรี โดยเฉพาะในบริบทการทำงานและการอยู่ร่วมกับผู้อื่น  

ศรชัย ท้าวมิตร (2562) ระบุว่าศีล สมาธิ ปัญญา เป็นพลังภายในที่สามารถเปลี่ยนแปลงสังคมได้ เมื่อ
แต่ละบุคคลฝึกฝนและปฏิบัติอย่างจริงจัง โดยมองว่าสิ่งนี้คือจุดเริ่มต้นของการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน  

สรุปได้ว่า ไตรสิกขาเป็นกลไกที่สำคัญในการสร้างคนดีและคนเก่งอย่างแท้จริง โดยเน้นการพัฒนา
อย่างสมดุลทั้งด้านกาย วาจา ใจ และปัญญา การให้ความสำคัญกับศีล สมาธิ ปัญญา ไม่เพียงแต่ส่งผลต่อระดับ
ปัจเจก แต่ยังสร้างรากฐานให้กับชุมชนและสังคมที่มีความมั่นคงทางจริยธรรมและสันติสุขในระยะยาว 

ความหมายของการจัดการความขัดแย้ง 
การจัดการความขัดแย้ง (Conflict Management) หมายถึง กระบวนการหรือกลยุทธ์ในการควบคุม 

จัดระเบียบ หรือประสานความแตกต่างของความคิดเห็น ผลประโยชน์ หรือค่านิยมระหว่างบุคคลหรือกลุ่มต่าง 
ๆ เพื่อหลีกเลี่ยงความรุนแรงและสร้างสรรค์แนวทางความร่วมมือ (สัญญา บริสุทธิ์ , 2564) การจัดการความ
ขัดแย้งไม่ได้มุ่งหมายให้ “ความขัดแย้งหมดไป” แต่เน้นการแปรเปลี่ยนพลังของความขัดแย้งให้เป็นพลังเชิง
บวกเพื่อการพัฒนาและอยู่ร่วมกันอย่างยั่งยืน 

สัญญา บริสุทธิ์ (2564) อธิบายว่า การจัดการความขัดแย้งคือศิลปะของผู้นำในการลดแรงกดดันจาก
ความขัดแย้งให้น้อยลงโดยไม่ทำลายความสัมพันธ์ โดยกระบวนการนี้ต้องอาศัยทักษะในการเจรจา การ
ประนีประนอม และการสื่อสารอย่างสร้างสรรค์เพื่อให้ทุกฝ่ายสามารถดำรงอยู่ร่วมกันในสังคมได้  การจดัการ
ความขัดแย้งตามแนวพุทธ คือ การแสวงหาทางสายกลางโดยไม่ใช้อำนาจหรืออารมณ์เข้าจัดการ แต่ใช้หลัก
เมตตา กรุณา และเหตุผลในการสร้างความสมานฉันท์ระหว่างคู่ขัดแย้ง เพื่อสร้างความสามัคคีในองค์กรหรือ
ชุมชน (พระครูโสภณ วีรานุวัตร, 2567) การจัดการความขัดแย้งที่มีประสิทธิภาพคือการเข้าใจความต่างทั้งใน
เชิงผลประโยชน์และเชิงคุณค่า และมุ่งเน้นกระบวนการเจรจาต่อรองร่วมกันเพื่อหาจุดสมดุลให้แก่ทั้งสองฝ่าย 
โดยเน้นการรับฟังและให้เกียรติความคิดเห็นของทุกคน (สมานศิริ เจริญสุข, 2565) การจัดการความขัดแย้งใน
องค์กรรัฐสามารถพัฒนาได้ผ่านการไกล่เกลี่ย โดยสร้างระบบการสื่อสารที่ชัดเจน ลดอคติ และเปิดโอกาสให้ทุก
ฝ่ายได้แสดงความเห็นอย่างเท่าเทียม ซึ่งจะนำไปสู่ความสงบสุขอย่างยั่งยืน (พระปราโมทย์ วาทโกวิโท, 2567)



   

38 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

การจัดการความขัดแย้งต้องมีความเข้าใจในพลวัตขององค์กร การเรียนรู้ร่วมกัน และการยอมรับความ
เปลี่ยนแปลง จึงจะสามารถวางระบบการทำงานที่ลดความขัดแย้งและสร้างวัฒนธรรมองค์กรแห่งการเรียนรู้ได้ 
(ปิยะมาศ สื่อสวัสดิ์วณิชย์, 2567) 

สรุปได้ว่า การจัดการความขัดแย้งเป็นศาสตร์และศิลป์ที่สำคัญยิ่งในสังคมยุคใหม่ เนื่องจากความ
ขัดแย้งมิใช่สิ่งที่สามารถหลีกเลี่ยงได้ แต่สามารถบริหารจัดการให้เกิดประโยชน์ต่อการพัฒนาองค์กรและ
ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ โดยอาศัยกระบวนการที่เน้นการมีส่วนร่วม การประนีประนอม และความเข้าใจใน
ความต่างอย่างมีสติ 

องค์ประกอบของการจัดการความขัดแย้ง 
การจดัการความขัดแย้งในเชิงวิชาการประกอบด้วยกระบวนการและองค์ประกอบสำคัญหลาย

ประการที่ทำให้สามารถระงับ ปรับเปลี่ยน หรือเปลี่ยนแปลงความขัดแย้งให้เป็นโอกาสในการพัฒนา โดยทัว่ไป
องค์ประกอบของการจัดการความขัดแย้งมักครอบคลุม 5 ประเด็นหลัก ได้แก่  

1) การรับรู้ความขัดแย้ง (conflict perception)  
2) การสื่อสาร (communication)  
3) กระบวนการเจรจา/ไกล่เกลี่ย(negotiation/mediation)  
4) การจัดการทางอารมณ์   
5) การกำกับดูแลเชิงระบบ 
องค์ประกอบของการจัดการความขัดแย้งของผู้บริหารสถานศึกษา ซึ่งประกอบด้วย: 1) ความสามารถ

ในการระบุสาเหตุความขัดแย้ง, 2) ทักษะการสื่อสารอย่างมีประสิทธิภาพ, 3) การสร้างบรรยากาศแห่งความ
ร่วมมือ และ 4) การติดตามผลอย่างต่อเนื่อง ทั้งนี้เพื่อสร้างความเป็นเอกภาพภายในองค์กร (Kalanet et al., 
2024) องค์ประกอบหลัก 3 ประการ ได้แก่ การประเมินความขัดแย้งเบื้องต้น ( Initial Assessment), การ
เลือกวิธีจัดการ (Strategy Selection) และการสรุปบทเรียน (Learning from Conflict) โดยชี้ว่าผู้นำองค์กร
ควรมีทักษะในการเลือกใช้วิธีที่เหมาะสมกับลักษณะของความขัดแย้ง (สมานศิริ เจริญสุข, 2565) การใช้เมตตา
และกรุณาในกระบวนการจัดการความขัดแย้ง การเข้าใจความแตกต่างทางวัฒนธรรม และการสร้างศรัทธา
ร่วมกัน เพื่อแปรเปลี่ยนพลังลบให้เป็นพลังสร้างสรรค์ (พระครูโสภณวีรานุวัตร , 2567)องค์ประกอบสำคัญของ
การจัดการความขัดแย้งคือผู ้นำต้องมี EQ (Emotional Intelligence), ทักษะการสื ่อสารเชิงสร้างสรรค์ 
(constructive communication) และทักษะการไกล่เกลี่ย (mediation skills) ที่สามารถลดความตึงเครียด
ได้อย่างเป็นธรรม (สัญญา บริสุทธิ์ , 2564) การจัดการความขัดแย้งอย่างมีประสิทธิภาพต้องอาศัย 3 
องค์ประกอบคือ ความสามารถในการวิเคราะห์ปัญหา (analytical capacity), ความยืดหยุ่นในการตัดสินใจ 
(decision flexibility) และการติดตามผลลัพธ์ (follow-up evaluation) (ปิยะมาศ สื่อสวัสดิ์วณิชย์, 2567) 

สรุปได้ว่า องค์ประกอบของการจัดการความขัดแย้งครอบคลุมทั้งด้านทักษะ การตัดสินใจ จริยธรรม 
และการสื่อสารอย่างมีประสิทธิภาพ ความเข้าใจองค์ประกอบเหล่านี้ช่วยให้สามารถแปรเปลี่ยนความขัดแย้ง
เป็นโอกาสในการพัฒนาองค์กรและความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลในสังคมอย่างยั่งยืน 



   

39 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

ความสำคัญของการจัดการความขัดแย้ง 
ความขัดแย้งเป็นปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นได้ทั่วไปในทุกสังคมและทุกองค์กร โดยเฉพาะในยุคสมัยที่เต็ม

ไปด้วยความหลากหลายทางความคิด วัฒนธรรม และผลประโยชน์ หากไม่ได้รับการจัดการอย่างเหมาะสม 
ความขัดแย้งสามารถนำไปสู่ปัญหาทางสังคมที่รุนแรงและส่งผลกระทบต่อความสัมพันธ์ในระดับบุคคลจนถึง
ระดับประเทศ ในทางกลับกัน หากมีการจัดการอย่างเป็นระบบและสร้างสรรค์ ความขัดแย้งสามารถกลายเป็น
พลังในการพัฒนาและนวัตกรรมทางสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ ความขัดแย้งเป็นกลไกที่เกิดขึ้นตาม
ธรรมชาติในองค์กร และหากบริหารจัดการอย่างเหมาะสม จะเป็นเครื่องมือผลักดันการเปลี่ยนแปลงเชิงบวก 
โดยเฉพาะเมื่อองค์กรใช้ความขัดแย้งเพื่อทบทวนและปรับปรุงกระบวนการทำงานให้ดียิ่งขึ้น (สมานศิริ เจริญ
สุข, 2565) บทบาทของการไกล่เกลี่ยในหน่วยงานภาครัฐ โดยชี้ว่าการจัดการความขัดแย้งไม่เพียงป้องกัน
ปัญหา แต่ยังเป็นการสร้างวัฒนธรรมองค์กรแห่งความเข้าใจ ซึ่งจะช่วยเสริมสร้างประสิทธิภาพการทำงานและ
ความสามัคคีในระยะยาว (พระปราโมทย์ วาทโกวิทโธ , 2567) การจัดการความขัดแย้งมีความสำคัญต่อการ
เปลี่ยนผ่านขององค์กรในยุคดิจิทัล โดยเป็นเครื่องมือที่ช่วยสนับสนุนการยอมรับความเปลี่ยนแปลง ลดแรงต้าน 
และสร้างองค์การแห่งการเรียนรู ้ (ปิยะมาศ สื ่อสวัสดิ ์วณิชย์ , 2567) การจัดการความขัดแย้งอย่างมี
ประสิทธิภาพในสถาบันการศึกษามีผลต่อการเสริมสร้างภาวะผู้นำ การลดอคติ และการสร้างบรรยากาศแห่ง
ความร่วมมือ ซึ่งมีผลต่อผลสัมฤทธิ์ทางการเรียนรู้ของผู้เรียนโดยตรง การจัดการความขัดแย้งในระดับระหว่าง
ประเทศ โดยเฉพาะบทบาทของไทยในความขัดแย้งทางการเมืองของเมียนมา โดยเน้นว่าความสามารถในการ
จัดการความขัดแย้งสะท้อนถึงศักยภาพทางการทูตและความมั่นคงในภูมิภาค  

สรุปได้ว่า การจัดการความขัดแย้งเป็นปัจจัยสำคัญต่อความมั่นคงและพัฒนาการของทั้งองค์กรและ
สังคม การมีระบบจัดการที่ดีจะช่วยแปรเปลี่ยนความขัดแย้งจากพลังทำลายล้างให้กลายเป็นพลังสร้างสรรคท์ี่
ขับเคลื่อนสู่ความเปลี่ยนแปลงในทางบวก 

 
บทสรุป 

การจัดการความขัดแย้งในชุมชนไทยเป็นประเด็นที่มีความสำคัญอย่างยิ่งในบริบทของการดำรงชีวิต
ร่วมกันภายใต้ความหลากหลายของวัฒนธรรม ความเชื่อ และผลประโยชน์ การบูรณาการหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะ “ไตรสิกขา” ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา จึงนับเป็นแนวทางที่มีความเหมา ะสม
กับโครงสร้างทางวัฒนธรรมของสังคมไทย ซึ่งมุ่งเน้นการดำเนินชีวิตอย่างสงบและสันติ โดยศีลมีบทบาทในการ
ควบคุมพฤติกรรมภายนอกให้อยู่ในขอบเขตแห่งความเหมาะสม สมาธิช่วยลดแรงกระตุ้นทางอารมณ์ และ
ปัญญาช่วยให้สามารถวิเคราะห์ปัญหาอย่างรอบคอบและเป็นธรรม 

การนำหลักไตรสิกขามาประยุกต์ใช้กับการจัดการความขัดแย้งในชุมชนไทย ช่วยเสริมสร้าง
ความสามารถในการฟังอย่างเข้าใจ ลดอคติ และสนับสนุนให้เกิดกระบวนการสื่อสารที่เปิดกว้าง ซึ ่งเป็น
รากฐานของการไกล่เกลี่ยอย่างมีประสิทธิภาพ นอกจากนี้ ยังช่วยส่งเสริมให้เกิดการพัฒนาแนวคิ ดเชิง
สร้างสรรค์และเสริมสร้างความสัมพันธ์ที่มั่นคงระหว่างสมาชิกในชุมชน โดยไม่เน้นการเอาชนะกันด้วยอารมณ์



   

40 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

หรืออำนาจ แต่เน้นที่การประนีประนอมและการเห็นคุณค่าของกันและกัน อันเป็นแนวทางที่ยั่งยืนในบริบท
ของสังคมพหุวัฒนธรรม 

กล่าวโดยสรุป ศีล สมาธิ ปัญญา ไม่เพียงแต่เป็นหลักธรรมที่ยกระดับจิตใจในทางธรรมเท่านั้น หากยัง
สามารถเป็นเครื่องมือเชิงกลยุทธ์ในการบริหารความขัดแย้งในระดับชุมชนที่มีความสอดคล้องกับบริบทของ
สังคมไทยอย่างลึกซึ้ง การส่งเสริมการเรียนรู้และการฝึกฝนหลักไตรสิกขาในระดับชุมชนจึงเป็นแนวทางหนึ่งใน
การเสริมสร้างภูมิคุ้มกันทางสังคม และสร้างรากฐานของสันติสุขอย่างแท้จริงและยั่งยืน 

 
 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

“โมเดลไตรสิกขาเพ่ือการจัดการความขัดแย้งในชุมชนไทยอย่างยั่งยืน” 
ในบริบทของสังคมไทยที่ประกอบด้วยความหลากหลายทางวัฒนธรรม ความเชื่อ และผลประโยชน์ 

การจัดการความขัดแย้งในชุมชนจำเป็นต้องอาศัยแนวทางที่สอดคล้องกับรากฐานคุณค่าทางวัฒนธรรมและจิต
วิญญาณของคนไทย องค์ความรู้ใหม่ที่เกิดขึ้นจากการวิเคราะห์นี้คือการประยุกต์ใช้หลัก  “ไตรสิกขา” ซึ่ง
ประกอบด้วย ศีล สมาธิ และปัญญา เป็นกลไกสำคัญในการ ป้องกัน แก้ไข และเปลี่ยนแปลงความขัดแย้ง ไปสู่
การอยู่ร่วมกันอย่างสร้างสรรค์ 

ศีล ทำหน้าที่ควบคุมพฤติกรรมภายนอก ลดการกระทบกระทั่งในระดับกาย วาจา ช่วยให้สมาชิกใน
ชุมชนประพฤติอยู่ในกรอบแห่งจริยธรรม 

สมาธิ ช่วยปรับภาวะทางอารมณ์ ทำให้ผู้ที่มีส่วนร่วมสามารถระงับความโกรธ ลดอคติ และเปิดรับ
มุมมองของผู้อื่น 



   

41 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

ปัญญา เป็นกลไกวิเคราะห์ปัญหาอย่างมีเหตุผล เห็นประโยชน์ส่วนรวม และตัดสินใจอย่างเป็นธรรม 
โดยไม่ตกอยู่ภายใต้อารมณ์หรืออคติ 

ภาพที่ 1 
จากกระบวนการทั้งสามนี้ จึงก่อให้เกิด การฟังอย่างเข้าใจ (empathetic listening) การสื่อสารอย่าง

เปิดเผย และการเจรจาเชิงประนีประนอม ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญของความสงบสุขและความมั่นคงในระดับชุมชน 
การดำเนินกระบวนการทั้งสามอย่างต่อเนื่องและสัมพันธ์กันนี้จะส่งผลให้ชุมชนสามารถแปรเปลี่ยน

ความขัดแย้งให้กลายเป็นพลังเชิงสร้างสรรค์ สร้างระบบความสัมพันธ์ที่มั ่นคง ยั่งยืน และปราศจากความ
รุนแรง 
  



   

42 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

เอกสารอ้างอิง 
ปาริชาติ เปรมวิชัย. (2566). หลักไตรสิกขาเพื่อการพัฒนาทรพัยากรมนุษย์. วารสารสหวิทยาการนวัตกรรม

ปริทรรศน์, 6(1), A-34–A-41. 
ปิยะมาศ สื่อสวัสดิว์ณิชย.์ (2567). อิทธพิลของการบริหารสมัยใหม ่พลวตัการเรียนรู ้การจดัการความรูก้าร

จัดการความขัดแย้ง และการยอมรับการเปลี่ยนแปลงที่มีต่อการจัดองคก์ารแห่งการเรียนรูใ้นยุค
ดิจิทัล. Journal of Roi Kaensarn Academi, 9(1), 15–34. 

พระครโูสภณวรีานุวตัร. (2567). การจดัการความขัดแย้งในองค์กรเชิงพทุธสู่ความสามัคคทีี่ยั่งยืน. วารสารศรี
สุวรรณภูมิปริทรรศน์, 2(3), 20–33. 

พระครใูบฏีกาหัสด ีกิตตนินฺโท. (2565). ไตรสกิขา: ศาสตร์แห่งการพัฒนาเส้นทางชีวิต. วารสาร มจร อุบล
ปริทรรศน์, 7(2), 106–110. 

พระปราโมทย์ วาทโกวิโท. (2567). กลยุทธ์การไกล่เกลี่ยเพื่อขจัดความขัดแย้งในองค์กรภาครัฐ. วารสาร
ปัญญาและคุณธรรม, 1(3), 1–10. 

พระมหาจติรภาณุ อาจารคุตฺโต (สรวงสิงห์). (2564). ไตรสิกขา: รูปแบบการพัฒนาทักษะการเรียนรู้ตามหลัก
พุทธบริหารการศึกษา. วารสารนิตยสารเสียงธรรมจากมหายาน, 7(2), 37–49. 

พระมหาเกรียงศกัดิ์ โสภากุล. (2562). พุทธวิธีแกไ้ขปัญหาความขัดแย้งในครอบครัวสังคมไทยปัจจบุัน. 
วารสารสังคมศาสตร์ปัญญาพัฒน์, 1(2), 25–32. 

พระมหาโกศล ธรีปญฺโญ. (2567). ไตรสกิขากับการจัดการเรียนการสอนในยุคดิจิทัล. วารสารจติวิทยาพุทธ
ศาสตร์ประยุกต์เพื่อสังคม, 10(2), 373–392. 

พระมหาพงศกร สิมพา. (2567). กระบวนการเรียนรู้จินตวิศวกรรมบูรณาการหลักไตรสิกขา. วารสาร
นวัตกรรมการจดัการศึกษาและการวิจัย, 6(1), 269–278. 

พระมหาศุภนันท์ วรปญโฺญ (ว่องมงคลเดช), สิทธโิชค ปาณะศรี, และ พระครูวิจติรศีลาจาร. (2567). การ
ประยุกต์ใช้หลักไตรสิกขาเพื่อเสริมสรา้งความเข้มแข็งของชุมชนกะพังสุรินทร์ อำเภอเมือง จังหวัด
ตรัง. วารสารวิชาการ มจร บุรรีัมย์, 9(3), 245–256. 

ศรชัย ทา้วมติร. (2562). การพัฒนาสังคมด้วยหลกัไตรสิกขา ของนักศึกษาชั้นปีที่ 4 มหาวิทยาลัยมหามกุฏราช
วิทยาลัย. วารสารปรัชญาปริทรรศน์, 24(1), 18–28. 

ศิริวรรณ บัวโชติ, และ กมัปนาท วงษ์วัฒนพงษ์. (2564). การบริหารการจดัการความขัดแย้งตามหลักพุทธ
ธรรม. Journal of Roi Kaensarn Academi, 6(2), 342–353. 

สัญญา บริสุทธิ.์ (2564). คุณลักษณะผู้นำกับการจัดการความขัดแย้ง. มนษุยสังคมสาร (มสส.), 19(2), 229–
251. 

สาโรจน ์พึ่งไทย. (2568). การพัฒนาความผกูพันในองค์กรโดยพุทธสันติวธิี. วารสารสันตศิึกษาปรทิรรศน ์มจร, 
13(1), 222–233. 

สมาน ศิริเจริญสุข. (2565). ภาวะผู้นำกับการจดัการความขัดแย้ง. วารสารวิจัยวิชาการ, 5(6), 301–316. 



   

43 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

สายฝน กาลเนตร, อภิสทิธิ์ สมศรีสุข, และคณะ. (2567). องค์ประกอบของการจดัการความขัดแย้งของ
ผู้บริหารสถานศึกษา. วารสารครุศาสตร์ปัญญา, 3(5), 32–41. 

 



   

44 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

พุทธศาสนาและการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมในสังคมเมืองไทย 
Buddhism and Cultural Value Shifts in Urban Thai Society 

 
สุทธินัย ผลขาว 

Suthinai Phonkhao 
มหาวิทยาลัยมหาสารคาม 

Mahasarakham University 
*Corresponding Author E-mail: Email:suwithyxeiymsaxad6@gmail.com 

Received: 6 May 2025 ; Revised: 17 June 2025 ; Accepted: 19 June 2025 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้นำเสนอองค์ความรู้ใหม่ในรูปแบบโมเดลเชิงแนวคิดเรื่อง “พุทธศาสนากับการธำรงคุณค่า
ทางวัฒนธรรมในบริบทสังคมเมืองไทยสมัยใหม่” โดยมีจุดเน้นที่การศึกษาบทบาทและศักยภาพของพุทธ
ศาสนาในการรักษาและปรับเปลี่ยนระบบคุณค่าทางวัฒนธรรมให้สอดคล้องกับกระแสเปลี่ยนแปลงในสังคม
เมืองไทยยุคปัจจุบัน ซึ่งเผชิญกับพลวัตของโลกาภิวัตน์ เทคโนโลยีดิจิทัล และกระแสบริโภคนิยมที่ส่งผลต่อ
โครงสร้างค่านิยมของประชาชนอย่างลึกซึ้ง การศึกษาครั้งนี้เสนอว่า พุทธศาสนาไม่เพียงทำหน้าที่เป็นระบบ
ความเชื่อเชิงจารีตเท่านั้น แต่ยังสามารถทำหน้าที่เป็นระบบคุณค่าที่มีพลังในการยึดเหนี่ยวจิตใจ ส่งเสริม
ศีลธรรม และเป็นแนวทางการดำรงชีวิตในระดับปัจเจก ครอบครัว และชุมชน โมเดลที่พัฒนาขึ้นประกอบด้วย 
3 องค์ประกอบหลัก ได้แก่ (1) พุทธศาสนาในฐานะระบบคุณค่า ซึ่งทำหน้าที่ส่งเสริมจริยธรรมและความมั่นคง
ทางจิตวิญญาณ (2) แรงผลักดันแห่งการเปลี่ยนแปลงคุณค่า อันได้แก่ผลกระทบจากโลกาภิวัตน์ วัตถุนิยม และ
การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม และ (3) การปรับบทบาทของพุทธศาสนาในบริบทสมัยใหม่ โดยเสนอให้มีการ
ส่งเสริมแนวคิดพุทธจิตวิทยา การเจริญสติ และการพัฒนาจิตสำนึกเพื่อการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม 
ผลการสังเคราะห์นำไปสู่ข้อเสนอว่าพุทธศาสนาควรถูกตีความใหม่อย่างสร้างสรรค์ โดยยังคงรักษาแก่นสาระ
เชิงจริยธรรมเพื่อสนับสนุนการอยู่ร่วมกันอย่างสันติในสังคมที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว องค์ความรู้นี้จึงมี
คุณูปการต่อการศึกษาเชิงศาสนา วัฒนธรรม และการพัฒนาทุนมนุษย์ในระดับชาติ 
 คำสำคัญ: พุทธศาสนา, คุณค่าทางวัฒนธรรม, สังคมเมืองไทย, การเปลี่ยนแปลงทางสังคม, พุทธ
จิตวิทยา 
 

Abstract 
 This article presents new knowledge in the form of a conceptual model entitled 
“Buddhism and the Preservation of Cultural Values in the Context of Contemporary Thai Urban 
Society.” The focus is on exploring the role and potential of Buddhism in maintaining and 
transforming cultural values to align with the changing dynamics of Thai society, which is 



   

45 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

increasingly influenced by globalization, digital technology, and consumerism. These forces 
have deeply impacted the value structures of the population. The study argues that Buddhism 
is not only a traditional belief system but also a dynamic value system that offers moral 
guidance, emotional resilience, and ethical foundations at the individual, familial, and 
community levels. The proposed model consists of three core components (1) Buddhism as 
a value system, which functions as a moral compass and a source of spiritual stability (2) 
Drivers of value transformation, including globalization, materialism, and cultural transition, 
which have contributed to the decline of traditional rituals and the reinterpretation of 
concepts such as “goodness” and “success”; and (3) The adaptation of Buddhism in modern 
contexts through the application of Buddhist psychology, mindfulness practices, and the 
cultivation of civic consciousness in multicultural societies. The synthesis of findings suggests 
that Buddhism should be reinterpreted creatively in order to preserve its ethical essence while 
remaining relevant in a rapidly changing society. This new body of knowledge contributes to 
the academic discourse in religious studies, cultural preservation, and human capital 
development at the national level. 
 Keywords: Buddhism, cultural values, Thai urban society, social transformation, 
Buddhist psychology 
 
บทนำ 

ประเทศไทยในฐานะสังคมที่มีพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจำชาตินั้น ได้รับอิทธิพลจากหลักธรรมคำ
สอนมาอย่างยาวนาน พุทธศาสนาไม่เพียงแต่กำหนดแนวทางการดำรงชีวิตส่วนบุคคล แต่ยังหล่อหลอมคณุค่า
ทางวัฒนธรรมของสังคมไทยโดยรวม ทั้งในด้านศีลธรรม จริยธรรม และพิธีกรรมทางสังคม (โสภณธรรมวิสิฐ  
และ ปริยัติกุณวัตร, 2567) อย่างไรก็ตาม ในบริบทของความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ สังคม และเทคโนโลยี
โดยเฉพาะในยุคโลกาภิวัตน์ ส่งผลให้คุณค่าทางวัฒนธรรมที่เกี่ยวเนื่องกับพุทธศาสนาเริ่มเกิดการปรับเปลี่ยน 
บางประการถูกลดทอนความหมาย ขณะที่บางประการได้รับการตีความใหม่ตามบริบทสมัยใหม่ (โกศิลป์ แสง
พิพิธ, 2564) 

ในเชิงสถานการณ์ ปัจจุบันพุทธศาสนาในเมืองไทยเผชิญความท้าทายจากกระแสนิยมบริโภคนิยมและ
ความเป็นเมืองที่เติบโตอย่างรวดเร็ว ทำให้บทบาทของศาสนาในฐานะกลไกทางวัฒนธรรมเริ่มอ่อนแรงลง 
โดยเฉพาะในกลุ่มคนรุ่นใหม่ที่เน้นความสะดวก รวดเร็ว และนิยมวัตถุนิยมมากขึ้น (อรรคชาติ สมจันทึก, 
2567) นอกจากนี้ ยังพบการลดทอนความลึกซึ้งของพิธีกรรมทางพุทธศาสนา กลายเป็นเพียงกิจกรรมเชิง
สัญลักษณ์ที่ขาดความหมายดั้งเดิม (ณัฐพนธ์ สุทธภิสุทธิคุณ , 2568) สถานการณ์ดังกล่าวจำเป็นต้องได้รับ
การศึกษาวิเคราะห์อย่างรอบด้าน เพื่อสะท้อนพลวัตทางวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นในสังคมเมืองไทยร่วมสมัย 



   

46 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

หลักการและเหตุผลของบทความนี้ จึงมุ่งศึกษาพลวัตของพุทธศาสนาและการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทาง
วัฒนธรรมที่เกิดขึ้นในสังคมไทยยุคปัจจุบัน โดยเน้นการวิเคราะห์จากแนวคิดทางสังคมวิทยาศาสนาและ
วัฒนธรรม พร้อมทั้งนำเสนอมุมมองของนักวิชาการที่เกี่ยวข้อง เพื่อสร้างความเข้าใจในบทบาทและความหมาย
ใหม่ของพุทธศาสนาในสังคมเมือง ทั้งนี้เพื่อเสนอแนวทางในการธำรงรักษาคุณค่าทางวัฒนธรรมบนฐานของ
พุทธธรรมอย่างเหมาะสมกับยุคสมัย (มหาสมจันทึก และ อัคฆะชาติ, 2567) 

ความหมายของพุทธศาสนา 
พุทธศาสนา หมายถึง ระบบคำสอนที่มีพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเป็นศูนย์กลาง ซึ่งเสนอแนวทางในการ

พัฒนาจิตใจและปัญญาเพื่อบรรลุถึงความดับทุกข์อย่างถาวร หลักคำสอนสำคัญในพุทธศาสนาประกอบด้วย
อริยสัจ 4 มรรค 8 และหลักไตรลักษณ์ ซึ่งสะท้อนแนวคิดเรื่องความเปลี่ยนแปลง ความไม่เที่ยง และการปล่อย
วางจากอัตตา (พระสุทธิสารเมธี, 2567) 

พระมหาสุวัฒน์ สุวัฑฒโน (2564) อธิบายว่า พุทธศาสนาไม่ได้เป็นเพียงศาสนาในเชิงความเชื่อเท่านั้น 
แต่ยังเป็นปรัชญาและแนวทางปฏิบัติที่ส่งผลต่อการดำเนินชีวิตอย่างมีเหตุผล โดยเน้นการพึ่งตนเอง และการ
พัฒนาปัญญาผ่านการเจริญวิปัสสนาเพื่อเข้าถึงสัจจธรรมของชีวิต 

สมสัก เพ็ดสะไหม (2568) กล่าวถึงพุทธศาสนาในบริบทของศิลปะและวัฒนธรรมว่า เป็นศาสนาที่เปิด
กว้างต่อการตีความและถ่ายทอดคุณค่าผ่านรูปแบบต่าง ๆ ทั้งพิธีกรรม สัญลักษณ์ และศิลปะ เพื่อขยาย
ความหมายทางจิตวิญญาณให้ลึกซึ้งยิ่งข้ึนในโลกสมัยใหม่ 

ในแง่มุมของการสื่อสารและสังคม พงษ์พัฒน์ กุลเจริญพิพัฒน์ (2567) มองว่าพุทธศาสนาเป็นระบบ
วัฒนธรรมที่มีพลังสร้างความผูกพันทางศรัทธาร่วมกันในสังคม โดยมีบทบาทเชิงสัญลักษณ์ในการหลอมรวม
จิตสำนึกของผู้คนเข้าสู่คุณค่าร่วม 

ขณะที่ ปฐมพงศ์ บูชาบุตร (2567) เน้นย้ำว่าพุทธศาสนาในปัจจุบันมีความท้าทายด้านการสื่อสาร 
โดยเฉพาะเมื่อสัญลักษณ์ทางพุทธศาสนาเข้าสู่บริบทของสังคมสมัยใหม่ ซึ ่งต้องมีการตีความใหม่เพื่อให้
สอดคล้องกับวิถีชีวิตของคนรุ่นใหม่ 

สรุปได้ว่า พุทธศาสนาเป็นมากกว่าระบบความเชื่อทางศาสนา แต่เป็นระบบคุณค่าที่ครอบคลุมทั้งจิต
วิญญาณ ปัญญา วัฒนธรรม และสังคม โดยเน้นหลักการแห่งความจริง การพัฒนาตน และการปลดเปลื้องจาก
ความทุกข์ การตีความพุทธศาสนาในบริบทปัจจุบันจึงต้องเชื่อมโยงกับวัฒนธรรมร่วมสมัยเพื่อให้ยังคงคณุค่าที่
แท้จริงไว้ 

องค์ประกอบของพุทธศาสนา 
พุทธศาสนาในฐานะระบบความเชื่อและหลักธรรมแห่งการพัฒนาตนเอง มีองค์ประกอบสำคัญที่

เกื้อหนุนกันอย่างเป็นระบบ ประกอบด้วย 3 ส่วนหลัก ได้แก่ (1) พุทธะ หรือพระพุทธเจ้าในฐานะผู้รู้ ผู้ตื่น ผู้
เบิกบาน, (2) ธรรมะ ซึ่งหมายถึงคำสอนของพระพุทธองค์ที่เป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต และ (3) สังฆะ หรือ
ชุมชนแห่งสาวกผู้ปฏิบัติตามธรรมะ โดยองค์ประกอบทั้งสามนี้เรียกรวมว่า “ไตรสรณคมน์” ซึ่งเป็นหลักยึดมั่น
ของพุทธศาสนิกชน (สุรัตน์ พักน้อย & อินทกะ พิริยะกุล, 2561) 



   

47 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

พระมหาศุภชัย ปิยธัมมชโย (2567) ขยายความว่า พุทธศาสนามิได้จำกัดเพียงหลักคำสอน แต่ยัง
ครอบคลุมองค์ประกอบด้านพิธีกรรม (Rituals) ระบบวินัย (Vinaya) และโครงสร้างองค์กรสงฆ์ ซึ่งมีบทบาทใน
การธำรงรักษาแนวทางปฏิบัติของชุมชนชาวพุทธ องค์ประกอบเหล่านี้สะท้อนถึงการประยุกต์ใช้ธรรมะใน
ระบบการจัดการทางสังคมและวัฒนธรรม 

พงษ์พัฒน์ กุลเจริญพิพัฒน์ (2567) กล่าวถึงองค์ประกอบทางวัตถุ เช่น สถาปัตยกรรม วัตถุมงคล 
สัญลักษณ์ และศิลปกรรมในพุทธศาสนา ซึ่งล้วนมีนัยทางจิตวิญญาณและเป็นสื่อกลางในการเชื่อมโยงศรัทธา
ระหว่างปัจเจกบุคคลกับพระธรรม โดยเน้นบทบาทของวัตถุในฐานะสื่อความหมายทางศาสนา 

พระมหาสมศักดิ์ ธนปญฺโญ (2565) วิเคราะห์องค์ประกอบของพุทธศาสนาในระบบการเรียนการสอน 
ได้แก่ ด้านวิชาการ บุคลากร การบริหาร การเงิน และนโยบาย ซึ่งเป็นโครงสร้างสำคัญที่ทำให้การศึกษาใน
ศาสนาเกิดผลสัมฤทธิ์ในการเผยแผ่หลักธรรมอย่างยั่งยืน 

สุดท้าย ณทิพรดา ไชยศิลป์ (2566) เสนอว่าองค์ประกอบของพุทธศาสนาไม่เพียงจำกัดอยู่ในศาสน
สถาน แต่ยังรวมถึงวัฒนธรรม วิถีชีวิต และพฤติกรรมของผู้ยึดถือธรรมะ ซึ่งล้วนเป็นผลสะท้อนของการกล่อม
เกลาทางจริยธรรมในสังคมไทย 

สรุปได้ว่า องค์ประกอบของพุทธศาสนาประกอบด้วยทั้งภาคนามธรรม (พุทธะ ธรรมะ สังฆะ) และ
รูปธรรม (พิธีกรรม สถาปัตยกรรม วัฒนธรรม และระบบการบริหาร) ซึ่งสัมพันธ์กันอย่างเป็นระบบ เพื่อสร้าง
สมดุลแห่งศรัทธาและปัญญาในสังคม โดยองค์ประกอบเหล่านี้มีบทบาทอย่างยิ่งในการธำรงรักษาและถ่ายทอด
พุทธธรรมให้เหมาะสมกับบริบททางสังคมในแต่ละยุคสมัย 

ความหมายของ การเปลี่ยนแปลงคุณค่า 
การเปลี่ยนแปลงคุณค่า หมายถึง กระบวนการที่ระบบคุณค่าหรือมาตรฐานทางสังคมและวัฒนธรรมที่

เคยยึดถือกันในอดีตได้เปลี่ยนแปลงไปอันเนื่องมาจากปัจจัยต่าง ๆ เช่น เทคโนโลยี การติดต่อสื่อสารระหว่าง
วัฒนธรรม และบริบททางเศรษฐกิจและการเมือง การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวไม่จำเป็นต้ องเป็นไปในทิศทางลบ
เสมอไป แต่อาจเป็นการปรับตัวหรือวิวัฒนาการของสังคมเพื่อความอยู่รอดในบริบทใหม่ (ณัฐพงศ์ จิตรนิรัตน์ , 
2556) 

ณัฐพงศ์ จิตรนิรัตน์ (2556) วิเคราะห์ว่า การเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางสังคมเกิดจากประสบการณ์ชีวิต
ของคนในชุมชนซึ่งต้องเผชิญกับพลวัตของเมือง การโยกย้ายถิ่นฐาน และการมีปฏิสัมพันธ์กับวัฒนธรรม
สมัยใหม่ ส่งผลให้เกิดการต่อรองคุณค่าเดิมและการสถาปนาคุณค่าใหม่ที่สอดคล้องกับบริบทชีวิต 

แพลงฤทธิ์ สุขใจชน และคณะ (2567) อธิบายว่า การเปลี่ยนแปลงคุณค่าในระดับชุมชนมีทั้งมิติที่เห็น
ได้ชัด เช่น พิธีกรรมที่ลดบทบาทลง และมิติที่เป็นนามธรรม เช่น ความรู้สึกต่อศีลธรรมและความดีงามที่เริ่ม
เปลี่ยนจากส่วนรวมสู่ปัจเจกนิยม ซึ่งเกิดจากกระแสโลกาภิวัตน์ที่เข้ามาแทรกแซงโครงสร้างจิตสำนึกของชุมชน 

สรุปได้ว่า การเปลี่ยนแปลงคุณค่าคือการพัฒนาหรือเปลี่ยนผ่านของมาตรฐานทางจิตใจ ความเชื่อ 
และความหมายในสังคมที่เดิมเคยยึดถือ ซึ่งอาจแสดงออกผ่านพฤติกรรม ค่านิยม หรือวิถีชีวิต ปัจจัยสำคัญที่
ผลักดันการเปลี่ยนแปลงนี้ได้แก่ ความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี การศึกษา และอิทธิพลจากวัฒนธรรมภายนอก 



   

48 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

การเข้าใจพลวัตของการเปลี่ยนแปลงคุณค่าจะช่วยให้สังคมสามารถปรับตัวอย่างมีสติและรักษาสมดุลระหว่าง
อดีตกับปัจจุบันได้อย่างยั่งยืน 

องค์ประกอบของการเปลี่ยนแปลงคุณค่า 
การเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมมิใช่กระบวนการที่เกิดขึ้นโดยอิสระหรือฉับพลัน แต่เป็นผลลัพธ์

ขององค์ประกอบที่เกี่ยวเนื่องกันหลายประการ โดยองค์ประกอบหลักที่มีอิทธิพลต่อการเปลี่ยนแปลงคุณค่า 
ได้แก่ (1) บริบททางสังคมและเศรษฐกิจ (2) การถ่ายทอดทางวัฒนธรรม (3) อิทธิพลของเทคโนโลยี (4) 
การศึกษา และ (5) การมีส่วนร่วมของชุมชน (อินทุอร ลือประเสริฐ, 2566) 

อินทุอร ลือประเสริฐ (2566) ระบุว่า บริบททางเศรษฐกิจและโครงสร้างอาชีพในระดับชุมชนส่งผล
โดยตรงต่อค่านิยมของคนในพื้นที่ เช่น การเปลี่ยนจากระบบเกษตรกรรมแบบพึ่งพาธรรมชาติไปสู่ระบบ
เศรษฐกิจทุนนิยม ส่งผลให้ค่านิยมเรื่องความประหยัดและการร่วมแรงกลายเป็นค่านิยมเรื่องผลตอบแทนและ
การแข่งขัน 

ภรดี พันธุภากร และชูศักดิ์ สุวิมลเสถียร (2567) กล่าวถึงองค์ประกอบของการเปลี่ยนแปลงในเชิง
วัฒนธรรมว่า เกิดจากความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับมรดกทางวัฒนธรรมที ่จ ับต้องได้และไม่ได้ เช่น 
ความหมายเชิงจิตวิญญาณที่แฝงอยู่ในสัญลักษณ์วัฒนธรรม ซึ่งเปลี่ยนไปตามกระแสสังคมและบริบทเชิงพื้นที่ 

ณัฐพงศ์ จิตรนิรัตน์ (2556) เสริมว่า ประสบการณ์ของผู้นำชุมชนที่ผ่านการเปลี่ยนแปลงทางสังคม
และวัฒนธรรม เช่น การโยกย้ายถิ่นฐาน การเปลี่ยนแปลงบทบาทของศาสนา ล้วนมีผลต่อการปรับระบบ
คุณค่าภายในของชุมชน 

สรุปได้ว่า องค์ประกอบของการเปลี่ยนแปลงคุณค่าประกอบด้วยตัวแปรทั้งภายในและภายนอกชุมชน 
เช่น เศรษฐกิจ เทคโนโลยี การศึกษา และอิทธิพลทางวัฒนธรรม การเข้าใจองค์ประกอบเหล่านี้ช่วยให้สามารถ
ประเมินแนวโน้มของการเปลี่ยนแปลงคุณค่าและวางแนวทางการฟื้นฟูหรือปรับตัวอย่างเหมาะสมต่อบริบท
ปัจจุบัน 

คุณค่าของ การเปลี่ยนแปลงคุณค่า 
การเปลี่ยนแปลงคุณค่าในสังคมมิได้เป็นเพียงปรากฏการณ์ของการเปลี่ยนผ่านหรือเสื่อมถอยของ

วัฒนธรรมเดิม แต่สามารถสร้างคุณค่าใหม่ที่สะท้อนการปรับตัวของสังคมและบุคคลต่อความเปลี่ยนแปลงของ
โลกในยุคสมัยใหม่ โดยคุณค่าดังกล่าวปรากฏทั้งในด้านอัตลักษณ์ ความยืดหยุ่น และความสามารถในการธำรง
เอกลักษณ์ท่ามกลางความหลากหลาย (ณทิพรดา ไชยศิลป์, 2566) 

ณทิพรดา ไชยศิลป์ (2566) วิเคราะห์ว่า การเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมช่วยให้สังคมไทย
สามารถประคับประคองรากเหง้าแห่งศรัทธาทางพุทธศาสนาไว้ได้ แม้ในภาวะที่ต้องรับมือกับกระแสโลกาภิ
วัตน์ ซึ่งส่งผลให้เกิดแนวคิดเรื่อง "พุทธแบบปรับตัว" ที่เน้นความเรียบง่าย สะท้อนคุณค่าของการมีชีวิตที่สมถะ
และยั่งยืน 



   

49 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

สุริยา ช่างทองคำ (2568) เสนอว่า คุณค่าของการเปลี่ยนแปลงอยู่ที่การธำรงอัตลักษณ์ผ่านพิธีกรรม
ประเพณี เช่น ประเพณีแห่นางแมว ซึ่งแม้ต้องปรับเปลี่ยนรูปแบบให้สอดรับกับสถานการณ์โลกร้อน แต่ยัง
สามารถถ่ายทอดสาระของวัฒนธรรมดั้งเดิมได้อย่างลึกซึ้งและร่วมสมัย 

วิชุดา ธีระสาร (2567) กล่าวถึงคุณค่าของการเปลี่ยนแปลงในมิติขององค์กร โดยเฉพาะด้านวัฒนธรรม
องค์กรที่สามารถปรับเปลี่ยนเพื่อเสริมศักยภาพการบริหารในภาวะวิกฤต เช่น ช่วงโควิด -19 ซึ่งสะท้อนถึงการ
สร้างคุณค่าทางจริยธรรมในการอยู่ร่วมกันอย่างมีระบบ 

ศตวรรษ สงกาผัน (2563) วิเคราะห์ว่าการเปลี่ยนแปลงคุณค่าในมิติทางการเมืองช่วยสร้างความ
ตระหนักรู้ในเรื่องสิทธิเสรีภาพและประชาธิปไตย โดยเปลี่ยนจากการยึดมั่นในอำนาจแบบรวมศูนย์ไปสู่การ
กระจายอำนาจผ่านโครงสร้างองค์กรท้องถิ่น 

สรุปได้ว่า คุณค่าของการเปลี่ยนแปลงคุณค่าไม่ได้หมายถึงการละทิ้งอดีต แต่คือการนำอดีตมาปรับใช้
กับปัจจุบันอย่างมีความหมาย ทั้งในมิติของวัฒนธรรม อัตลักษณ์ สังคม องค์กร และการเมือง การเปลี่ยนแปลง
ที่สร้างคุณค่าจึงควรเกิดขึ้นอย่างมีจิตสำนึกและเคารพรากฐานเดิม พร้อมมุ่งไปสู่การพัฒนาอย่างยั่งยืน 

ความหมายของสังคมเมืองไทย 
สังคมเมืองไทย หมายถึง โครงสร้างและพลวัตของความสัมพันธ์ทางสังคมในประเทศไทยที่

ประกอบด้วยระบบค่านิยม ความเชื่อ ประเพณี วิถีชีวิต และรูปแบบการดำรงอยู่ของประชาชนในพื้นที่เมือง
และชนบทที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมและภูมิศาสตร์ ความเป็นไทยในสังคมเมืองนั้นไม่ใช่สิ่ง ตายตัว 
แต่เป็นสิ่งที่มีการปรับตัวและผสมผสานอยู่ตลอดเวลา (ภูชิษ ศรีเจริญ, 2557) 

ภูชิษ ศรีเจริญ (2557) วิเคราะห์ว่าสังคมไทยกำลังเปลี่ยนผ่านจากสังคมเกษตรกรรมสู่สังคมเมือง
ภายใต้บริบทของโลกาภิวัตน์ ซึ่งนำไปสู่การปรับเปลี่ยนคุณค่าและโครงสร้างความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลใน
ครอบครัว ชุมชน และชาติอย่างมีนัยสำคัญ 

วุฒิพงศ์ จันทร์เมืองไทย และคณะ (2566) ให้ความหมายว่าสังคมเมืองไทยคือกลไกเชิงวัฒนธรรมที่
รวมเอาความเป็นท้องถิ่นกับความทันสมัยเข้าไว้ด้วยกัน โดยเฉพาะการมีส่วนร่วมของชุมชนในการพัฒนาแหล่ง
ท่องเที่ยว วิถีชีวิต และความยั่งยืนของอัตลักษณ์ไทย 

สุจิตรา ชลกาญจน์สกุล (2565) ชี้ให้เห็นว่าสังคมไทยมีโครงสร้างที่หลวม ซึ่งเอื้อต่อการดำรงอยู่ของ
ค่านิยมหลากหลายและการปรับตัวของแต่ละบุคคลอย่างยืดหยุ่น แต่ขณะเดียวกันก็อาจนำไปสู่ความไม่แน่นอน
ทางจริยธรรมและการขาดระบบความรับผิดชอบร่วม 

พระครูสังฆรักษ์ยศวีร์ ปมุตฺโต (2567) เน้นว่าสังคมเมืองไทยต้องการการสนับสนุนเชิงโครงสร้างทั้ง
จากครอบครัว โรงเรียน และชุมชน เพื่อส่งเสริมการพัฒนาทุนมนุษย์ โดยเฉพาะในบริบทของเยาวชนในเขต
เมืองที่ต้องรับมือกับความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว 

สรุปได้ว่า สังคมเมืองไทย จึงเป็นระบบสังคมที่ประกอบด้วยความหลากหลายทางวัฒนธรรมและมี
พลวัตทางคุณค่าที่เปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา บทบาทของครอบครัว ชุมชน และสถาบันต่าง ๆ ล้วนมีส่วนใน
การหล่อหลอมลักษณะเฉพาะของสังคมไทย ซึ่งสะท้อนถึงความเป็นเอกภาพบนพื้นฐานของความหลากหลาย 



   

50 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

ความสำคัญของสังคมเมืองไทย 
สังคมเมืองไทยเป็นระบบสังคมที่มีบทบาทสำคัญในการหล่อหลอมพฤติกรรม ค่านิยม และอัตลักษณ์

ของคนไทยผ่านการมีปฏิสัมพันธ์เชิงวัฒนธรรม ศาสนา และเศรษฐกิจในบริบทที่หลากหลาย ความสำคัญของ
สังคมไทยปรากฏในฐานะกลไกเชิงโครงสร้างที่ส่งเสริมการมีอยู่ร่วมกันอย่างกลมกลืนท่ามกลางความแตกต่าง 
โดยเฉพาะในยุคโลกาภิวัตน์ที่การปรับตัวต่อความเปลี่ยนแปลงกลายเป็นเง่ือนไขสำคัญของการดำรงอยู่ร่วมกัน
อย่างสันติ (ภูชิษ ศรีเจริญ, 2557) 

ภูชิษ ศรีเจริญ (2557) ย้ำว่าสังคมไทยในฐานะฐานทุนมนุษย์ (Human Capital) มีบทบาทสำคัญต่อ
ความมั่นคงของชาติ โดยทำหน้าที่ผลิตพลเมืองที่มีคุณภาพและจิตสำนึกสาธารณะ ความสำคัญของสังคมไทย
จึงอยู่ที่การสร้างและหล่อหลอมทุนทางปัญญา ศีลธรรม และความมีระเบียบวินัย 

สุจิตรา ชลกาญจน์สกุล (2565) วิเคราะห์ว่าสังคมไทยมีลักษณะของโครงสร้าง “หลวม” ซึ่งเอื้อต่อการ
มีความยืดหยุ ่นในการอยู ่ร ่วมกัน แม้จะขาดกฎเกณฑ์ที ่ชัดเจน แต่ก็เป็นกลไกที ่ทำให้คนไทยสามารถ
ประคับประคองความหลากหลายได้อย่างไม่ขัดแย้งในระดับโครงสร้าง 

ไพบูลย์ ช่างเรียน (2565) เสนอว่าสังคมไทยต้องมีการพัฒนาทุนทางสังคม เช่น ทุนวัฒนธรรมและทุน
จิตวิญญาณ เพื่อเสริมสร้างความเข้มแข็งของชุมชนในระดับรากหญ้า ซึ่งจะช่วยให้สังคมสามารถต้านทาน
กระแสเปลี่ยนแปลงจากภายนอกได้ 

พระครูสังฆรักษ์ยศวีร์ ปมุตฺโต (2567) กล่าวว่าสังคมเมืองไทยในปัจจุบันมีความจำเป็นต้องอาศัยพลัง
ของครอบครัว โรงเรียน และชุมชน ในการพัฒนาเยาวชนให้มีศีลธรรมและความสามารถในการเผชิญกับความ
ซับซ้อนของสังคมโลกยุคใหม่อย่างมีสติ 

สรุปได้ว่า ความสำคัญของสังคมเมืองไทยอยู่ที่การเป็นรากฐานของความมั่นคงทั้งในระดับบุคคลและ
ประเทศ โดยเน้นการพัฒนาคน พัฒนาคุณธรรม และสร้างสมดุลระหว่างความหลากหลายกับความเป็นปึกแผน่ 
ผ่านการมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วนในสังคม ทั้งภาครัฐ ชุมชน และครอบครัว 
 
บทสรุป 

พุทธศาสนาในฐานะศาสนาประจำชาติของไทยมีบทบาทอย่างยิ่งต่อการสร้างและธำรงไว้ซึ่งคุณค่าทาง
วัฒนธรรมของสังคมไทยมาอย่างยาวนาน โดยเฉพาะในสังคมเมืองไทยที่เปี่ยมด้วยความหลากหลายและพลวัต 
พุทธศาสนาเป็นทั้งระบบคุณค่า แนวทางการดำรงชีวิต และแหล่งอ้างอิงทางจริยธรรมที่ช่วยให้ประชาชน
สามารถยึดเหนี่ยวจิตใจท่ามกลางกระแสการเปลี่ยนแปลง ทั้งในระดับปัจเจก ครอบครัว และชุมชน อย่างไรก็
ตาม ภายใต้บริบทของโลกาภิวัตน์ เทคโนโลยี และการบริโภคนิยม สังคมไทยได้ประสบกับการเปลี่ยนแปลงเชิง
คุณค่าที่ลึกซึ้ง ซึ่งท้าทายต่อความมั่นคงของระบบคุณค่าแบบดั้งเดิมที่พุทธศาสนาเคยวางรากฐานไว้ 

การเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมในสังคมเมืองไทยปรากฏในหลายมิติ ทั้งค่านิยมด้านวัตถุ การ
นิยามความสำเร็จในชีวิต การเลือนหายของพิธีกรรมดั ้งเดิม ไปจนถึงการลดบทบาทของศาสนาในวิถี
ชีวิตประจำวัน เยาวชนและกลุ่มคนเมืองบางส่วนเริ่มหันเหจากคติธรรมสู่กระแสความนิยมใหม่ อย่ างไรก็ตาม 



   

51 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวมิได้เป็นเพียงการเสื่อมถอย หากแต่ยังเปิดพื้นที่ให้พุทธศาสนาได้ปรับบทบาทใหมใ่น
การส่งเสริมคุณค่าที่สอดคล้องกับยุคสมัย เช่น การเน้นพุทธจิตวิทยา การทำสมาธิเพื่อสุขภาพจิต และการ
พัฒนาจิตสำนึกเพื่อการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม 

ดังนั้น พุทธศาสนาและการเปลี่ยนแปลงคุณค่าจึงมิใช่สองสิ่งที่ขัดแย้งกันเสมอไป หากแต่สามารถดำรง
อยู่ร่วมกันอย่างมีพลวัต โดยมีเงื่อนไขคือการปรับบทบาทของพุทธศาสนาให้เท่าทันบริบทสังคมเมืองไทย
สมัยใหม่ การธำรงไว้ซึ่งคุณค่าทางวัฒนธรรมแบบพุทธไม่ใช่การยึดมั่นในรูปแบบเดิมอย่างเคร่งครัด แต่คือการ
รักษาแก่นสาระที่นำไปสู่การพัฒนาชีวิตที่มีคุณภาพ มีจิตสำนึกสาธารณะ และสันติสุขร่วมกัน ซึ่งจะเป็น
พื้นฐานที่มั่นคงของสังคมไทยในอนาคต 

 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

จากการวิเคราะห์บทบาทของพุทธศาสนาในบริบทของสังคมเมืองไทยสมัยใหม่ พบว่า แม้พุทธศาสนา
จะเผชิญกับความท้าทายจากกระแสโลกาภิวัตน์ การบริโภคนิยม และเทคโนโลยีสมัยใหม่ แต่ยังคงมีศักยภาพ
ในการเป็นเครื่องมือสำคัญในการธำรงและปรับเปลี่ยนคุณค่าทางวัฒนธรรมให้สอดคล้องกับบริบทสังคมร่วม
สมัย องค์ความรู้ใหม่ที่เกิดขึ้นชี้ให้เห็นความจำเป็นในการตีความพุทธศาสนาเชิงพลวัต เพื่อคงไว้ซึ่งแก่นสาระ
ทางจริยธรรมและความสงบสุขของสังคม ท่ามกลางกระแสเปลี่ยนผ่านเชิงค่านิยม 

โครงสร้างโมเดลประกอบด้วย 3 องค์ประกอบหลัก 
1.พุทธศาสนาในฐานะ “ระบบคุณค่า” 
o ทำหน้าที่เป็นรากฐานทางจริยธรรมและแนวทางการดำรงชีวิต 
o ส่งเสริมจิตสำนึกทางศีลธรรมในระดับปัจเจก ครอบครัว และชุมชน 
o มีพลังในการยึดเหน่ียวจิตใจในภาวะวิกฤตและความเปลี่ยนแปลงทางสังคม 
2.แรงผลักดันแห่งการเปลี่ยนแปลงคุณค่า 
o ปรากฏผ่านกระแสโลกาภิวัตน์ เทคโนโลยีดิจิทัล วัตถุนิยม และการเปลี่ยนผ่านเชิงวัฒนธรรม 
o ส่งผลให้เกิดการเลือนหายของพิธีกรรมและการลดบทบาทของศาสนา 
o นำไปสู่การนิยาม “ความดี” และ “ความสำเร็จ” ในแบบใหม่ 
3.การปรับบทบาทของพุทธศาสนาในบริบทสมัยใหม่ 
o การเน้นพุทธจิตวิทยา การเจริญสติ การทำสมาธิเพื่อสุขภาวะ 
o การพัฒนาจิตสำนึกพลเมืองเพื่อการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม 



   

52 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

o การส่งเสริมการตีความพุทธธรรมที่ยืดหยุ่นและเข้ากับชีวิตร่วมสมัย 

 
สาระสำคัญขององค์ความรู้ใหม่ 
พุทธศาสนาในฐานะรากฐานทางวัฒนธรรมของไทยไม่เพียงเป็นมรดกเชิงจารีต แต่ยังสามารถพัฒนา

เป็นกลไกเชิงพัฒนาในโลกสมัยใหม่ หากมีการตีความใหม่ให้สอดรับกับพลวัตของสังคม โดยเฉพาะในเมืองไทย
ซึ่งมีความหลากหลายและเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว พุทธศาสนาจึงควรมีบทบาทเชิงสร้างสรรค์ ทั้งในด้าน
จริยธรรม การศึกษา และการพัฒนาทุนมนุษย์ เพื่อธำรงไว้ซึ่งคุณค่าทางวัฒนธรรมร่วมสมัยที่มั่นคงและยั่งยืน  



   

53 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

 

เอกสารอ้างอิง 

คณพศ สิทธิเลิศ. (2565). โครงสร้างหลวมของสังคมไทยในบริบทคุณลักษณะของคนอาเซียน. วารสารวิชาการ
วิทยาลัยสันตพล, 1(1), 1–10. 

ชุมพล รอดแจ่ม และคณะ. (2566). การมีส่วนร่วมของชุมชนในการพัฒนาเป็นแหล่งท่องเที่ยวชุมชนวิถีประมง
พื้นบ้าน. วารสารสังคมศาสตร์ปัญญาพัฒน์, 5(4), 39–52. 

ณทิพรดา ไชยศิลป์. (2566). วัฒนธรรมไทยบนพื้นฐานของพระพุทธศาสนา. มจร สุรนารีสาร, 1(1), 30–44. 
ณัฐพงศ์ จิตรนิรัตน์. (2556). การเปลี่ยนแปลงทางสังคม และวัฒนธรรมผ่านประวัติ และประสบการณ์ชีวิต ที่

หลากหลายของผู้นำชุมชนในเขตชุมชนแออัด. วารสารปาริชาต มหาวิทยาลัยทักษิณ, 26(1), 30–73. 
ปฐมพงศ์ บูชาบุตร. (2567). บทบาท ความสำคัญ และปัญหาของการนำสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนามาใช้

ในสังคมสมัยใหม่. วารสารพุทธศิลปกรรม, 7(1), 120–146. 
พงษ์พัฒน์ กุลเจริญพิพัฒน์ และรตบงกช อิฐไธสง.  (2567). แสงสะท้อนของวัตถุแห่งความศรัทธาใน

พระพุทธศาสนา. วารสารพัฒนศิลป์วิชาการ, 8(2), 219–234. 
พัชรพฤกษ์ ซ่อมจันทึก และมานิตย์ อรรคชาติ. (2567). ผลกระทบของสื่อสังคมออนไลน์ต่อการเผยแผ่

พระพุทธศาสนาในประเทศไทย. วารสารวิชาการวิจัยและนวัตกรรมสังคมศาสตร์ปริทัศน์ , 4(2), 48–
57. 

พระครูโฆษิตสังฆพิทักษ์ (ประเวท ถาฐาน). (2564). การบริหารจัดการความเสี่ยงทางพระพุทธศาสนาและ
วัฒนธรรมขององค์กรพระพุทธศาสนาในจังหวัดแพร่. วารสารธรรมทัศน์, 21(2), 27–39. 

พระครูโสภณธรรมวิสิฐ (ชูประดิษฐ์) , พระครูปริยัติคุณาวุธ (รักเจริญ) , และพระครูวินัยธรชวลิต อุตฺตโม 
(สุวรรณจันทร์). (2567). การธำรงในคุณค่าของศิลปวัฒนธรรมไทยบนฐานพระพุทธศาสนา. วารสาร
มหาจุฬานาครทรรศน์, 11(5), 58–69. 

พระครูสังฆรักษ์ยศวีร์ ปมุตฺโต และพระชินกร สุจิตฺโต (ทองดี). (2567). บทบาทของครอบครัวในสังคมเมืองต่อ
การพัฒนาเด็กและเยาวชน. วารสารกว๊านพะเยา, 1(2), 51–59. 

พระณัฐพน ศุทธภาพิสุทธิคุณ. (2567). วัฒนธรรมการทำบุญออนไลน์: การเปลี่ยนแปลงของพิธีกรรมทางพุทธ
ศาสนาในยุคดิจิทัล. วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 3(2), 40–48. 

พระยอดคม ชัยนิรัติศัย และพระสุทธิสารเมธี. (2567). ศรัทธาในพระพุทธศาสนา กับความเข้าใจของชาวพุทธ. 
วารสารบัณฑิตศาส์น มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 22(2), 71–78. 

พระมหาสมศักดิ์ ธนปญฺโญ. (2565). องค์ประกอบของระบบประเมินผลการศึกษา วิชากลุ่มพระพุทธศาสนา 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. วารสารครุศาสตร์อภิวัฒน์ (Online), 3(1), 33–42. 



   

54 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

พระมหาศุภชัย ปิยธมฺมชโย (ติวาปี), ระวิง เรืองสังข์ และสมศักดิ์ บุญปู่. (2567). การจัดการศึกษาตามหลักสา
ราณียธรรมของโรงเรียนพระพุทธศาสนาวันอาทิตย์. วารสารพุทธพัฒนศาสตร์ศึกษา (Online), 2(2), 
42–55. 

พระมหาสุวัฒน์ สุวัฑฒโน. (2564). ความสำคัญของพระวินัยในประวัติศาสตร์พุทธศาสนาเถรวาท: จากการ
สังคายนาครั้งที่ 1 ถึงธัมมนันทาสามเณรี. วารสาร มจร กาญจนปริทรรศน์, 1(2), 134–139. 

ไพบูลย์ ช่างเรียน, ประดิษฐ์ ดีวัฒนกุล และธนภาค บุ้งจันทร์. (2565). วาทกรรมการพัฒนาทุนทางสังคมของ
สังคมไทย. วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์, 7(2), 278–288. 

ภูชิสส์ ศรีเจริญ. (2557). ทุนมนุษย์กับความสำคัญของสังคมสร้างความมั่นคงของชาติ. วารสารสถาบันวิชาการ
ป้องกันประเทศ, 5(1), 73–78. 

มานิตย์ อรรคชาติ และพัชรพฤกษ์ ซ่อมจันทึก.  (2567). ผลกระทบของสื่อสังคมออนไลน์ต่อการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในประเทศไทย. วารสารวิชาการวิจัยและนวัตกรรมสังคมศาสตร์ปริทัศน์ , 4(2), 48–
57. 

วิชุดา ธีระสาร. (2567). การบริหารวัฒนธรรมองค์กรในสถานการณ์ปัจจุบัน: การเปลี่ยนแปลงและความสำคัญ
ของการปรับตัว. วารสารวิทยาการจัดการ มหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี, 6(4), 101–108. 

ศตวรรษ สงกาผัน. (2563). การเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมทางการเมือง และโครงสร้างอำนาจผู้นำในจังหวัดเลย. 
วารสารปัญญาปณิธาน, 5(2), 123–136. 

สมคเน แผลงฤทธิ และคณะ. (2567). การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมของชุมชนวังหมัน จังหวัด
ชัยนาท. วารสารศิลปศาสตร์ มทร.กรุงเทพ, 6(2), 103–117. 

สมสัก เพ็ดสะไหม. (2565). การสื่อความหมายของพุทธศิลป์ร่วมสมัย: การตีความพุทธธรรมผ่านงานศิลปะ
ดิจิทัล. วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 1(1), 17–22. 

สุรัตน์ พักน้อย และอินทกะ พิริยะกุล. (2561). ภาพลักษณ์ของพระพุทธศาสนาในมุมมองของพุทธศาสนิกชน
ชาวไทย. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน, 5(3), 636–653. 

สุริยา ช่างทองคำ. (2566). การศึกษาประเพณีการแห่นางแมวในภาคอีสาน: การปรับตัวในบริบทการ
เปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศ. วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 2(2), 23–28. 

Wang Dan  ภรดี พันธุภากร และ ชูศักดิ์ สุวิมลเสถียร. (2567). คุณค่าทางจิตวิญญาณของลวดลายหงส์ใน
วัฒนธรรมฉู่เมืองอู่ฮั่นเพื่อการออกแบบผลิตภัณฑ์วัฒนธรรมสร้างสรรค. วารสารมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จเจ้าพระยา, 18(2), 149-176. 

 
 


