


 

 
 

 
 
 

 

วารสารพทุธรตัโนบล 
(Journal of Buddha Rattanobol) 

ISSN: XXXX-XXXX (Online) 
 

 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน 2568)  
Vol.1 No.2 (March-April 2025) 

 

 
 
 
 

โดย 
 

วดัวารนิทราราม เลขที ่85 ถนนทหาร ต าบลวารนิช าราบ   
อ าเภอวารนิช าราบ จงัหวดัอุบลราชธานี 



 

 

วารสารพุทธรตัโนบล 
(Journal of Buddha Rattanobol) 

ISSN: XXXX-XXXX (Online) 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน 2568)  
Vol.1 No.2 (March-April 2025) 

 

 
เจ้าของ  วดัวารนิทราราม เลขที ่85 ถนนทหาร ต าบลวารนิช าราบ   
 อ าเภอวารนิช าราบ จงัหวดัอุบลราชธานี  
ท่ีปรึกษา  

พระพรหมวชิโรดม, ดร. เจ้าคณะภาค 10 เจ้าอาวาสวดัโมลโีลกยารามราชวรวหิาร รอง
แมก่องบาลสีนามหลวง 

พระเทพปวรเมธี, รองศาสตราจารย ์ดร. มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั  
พระเมธีวชัรบณัฑิต, ศาสตราจารย์ ดร. วทิยาลยัพุทธศาสตร์นานาชาติ มหาวทิยาลยั

มหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั 
บรรณาธิการบริหาร 

พระศรีรตัโนบล, ผูช้่วยศาสตราจารย ์ดร. เจา้อาวาสวดัวารนิทราราม มหาวทิยาลยั
มหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตอุบลราชธานี 

หวัหน้ากองบรรณาธิการ 
ดร.อุทยั  วรเมธศีรสีกุล สถาบนัพฒันานวตักรรมวชิาการ 

กองบรรณาธิการ 
1.รองศาสตราจารย ์ดร.ธรีะพงษ์ มไีธสง  มหาวทิยาลยัมหาสารคาม 
2.รองศาสตราจารย ์ดร.รตันะ ปัญญาภา มหาวทิยาลยัราชภฏัอุบลราชธานี  
3.รองศาสตราจารย ์ดร.จกัรพรรณ  วงศพ์รพวณั มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั  
4.ผูช้่วยศาสตราจารย ์ดร.หอมหวล บวัระภา  มหาวทิยาลยัขอนแก่น  
5.ผูช้่วยศาสตราจารย ์ดร.ประยรู ป้อมสุวรรณ์ มหาวทิยาลยัราชภฏัพระนคร   



 

6.ดร.มนตร ีธรีธรรมพพิฒัน์ มหาวทิยาลยัเกษมบณัฑติ 
7.ดร.สงวน หลา้โพนทนั มหาวทิยาลยัมหามกุฏราชวทิยาลยั   
8.ดร.ชาญ มายอด มหาวทิยาลยัอสัสมัชญั 
9.ดร.พรหมพสิฐิ พนัธจ์นัทร ์มหาวทิยาลยันเรศวร 
10.ดร.มนูญ สอนโพนงาม มหาวทิยาลยัราชภฏับุรรีมัย์  

 
วตัถปุระสงคแ์ละขอบเขต 

มวีตัถุประสงค์และขอบเขตของวารสาร เพื่อเผยแพร่บทความวจิยั และบทความวชิาการ
แก่นักวจิยั นักวชิาการ คณาจารย ์นิสติและนักศกึษา และผูส้นใจทัว่ไป ดา้นศาสนา ปรชัญา ศลิปะ 
ประเพณีและวฒันธรรม เชิงประยุกต์พุทธนวตักรรมศาสตร์สมยัใหม่ รวมทัง้สหวิทยาการด้าน
มนุษยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตรเ์ชงิพุทธ 

 
สาขาท่ีรบัตีพิมพ ์ ศาสนา ปรชัญา ศลิปะ ประเพณีและวฒันธรรม เชงิประยุกตพ์ุทธนวตักรรม

ศาสตรส์มยัใหม ่รวมทัง้สหวทิยาการดา้นมนุษยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตรเ์ชงิ
พุทธ 

ก าหนดตีพิมพ ์ วารสารก าหนดตพีมิพเ์ผยแพร่ปีละ 6 ฉบบั 
ฉบบัที ่1 (มกราคม-กุมภาพนัธ)์ 
ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 
ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม-มถิุนายน) 
ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม-สงิหาคม) 
ฉบบัที ่5 (กนัยายน-ตุลาคม) 
ฉบบัที ่6 (พฤศจกิายน-ธนัวาคม) 

ผู้จดัการ/ฝ่ายประสานงาน: 
พระอภชิาต ิกตฺิตวิรญาโณ  มหาวทิยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลยั   
 
ส านักงานกองบรรณาธิการ วดัวารนิทราราม เลขที ่85 ถนนทหาร ต าบลวารนิช าราบ  อ าเภอวา
รนิช าราบ จงัหวดัอุบลราชธานี 
 
วนัท่ีตีพิมพเ์ผยแพร่: เมษายน 2568 
 
หมายเหต:ุ  ขอ้เขยีนหรอืบทความใด ๆ ทีไ่ดต้พีมิพเ์ผยแพร่ในวารสารน้ีถอืเป็น ความคดิเหน็

สว่นตวัของผูน้ิพนธบ์ทความ กองบรรณาธกิารไม่ จ าเป็นตอ้งเหน็ดว้ย และไมม่ขีอ้
ผกูพนัโดยประการทัง้ปวง 



 

 
บทบรรณาธิการ 

 
วารสารฉบับนี้ให้ความสำคัญกับการเผยแพร่ผลงานวิชาการด้านพระพุทธศาสนา ปรัชญา และ

วัฒนธรรม ด้านสังคมศาสตร์และมนุษย์ศาสตร์ รวมถึงการบูรณาการพระพุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่ 
โดยเปิดโอกาสให้ผู้บริหาร คณาจารย์ นักวิจัย นิสิต นักศึกษา และบุคลากรในสถาบันอุดมศึกษาทุกระดับ 
ตลอดจนนักวิชาการจากองค์กรภาครัฐ เอกชน และนักวิชาการอิสระ ได้นำเสนอผลงานเชิงทฤษฎีและองค์
ความรู้ที่เกิดจากการปฏิบัติงานจริง อันสามารถนำไปสู่การพัฒนาในหลากหลายมิติ 

 วารสารพุทธรัตโนบล ฉบับปัจจุบันเป็นปีที่ 1 ฉบับที่ 2 โดยประกอบดว้ยบทความวิชาการ

จำนวน 4 บทความ ได้แก่ 1) บทบาทพระสงฆ์กับการป้องกันยาเสพตดิเชิงพุทธ  (2) วัดและชุมชน

พลังแห่งวัฒนธรรมในการสร้างสังคมไทย (3) แนวทางการบริหารจัดการสำนักปฏิบัติธรรมด้วยหลัก

อิทธิบาท 4 (4) แนวทางการบริหารจัดการการท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนา ทางกองบรรณาธกิารขอ

อนุโทนาขอบคุณผู้นิพนธ์บทความทุกทา่น รวมถึงผู้ทรงคุณวุฒิทีก่รุณาพิจารณาและให้ข้อเสนอแนะ ซึ่งมี

ส่วนสำคัญต่อการพัฒนางานวิชาการให้มีคุณภาพและมาตรฐาน ทั้งนี้ วารสารยังมุ่งหวังให้เนื้อหาทีต่ีพิมพ์

สามารถนำไปสู่การพัฒนาองค์ความรู้ในระดับชาติและนานาชาติ 

 กองบรรณาธิการหวังเป็นอย่างยิ่งว่า ผู้อ่านจะไดร้ับความรูจ้ากบทความวชิาการที่นำเสนอ และ

สามารถนำไปประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ทั้งในเชิงวิชาการและการดำเนินชีวิตต่อไป 

ดร.อุทยั วรเมธศีรสีกุล 
หวัหน้ากองบรรณาธกิาร 
  



 

สารบญั I Contents 

 
ล าดบัที ่ บทความ หน้า 
บทความวิจยั 

1  บทบาทพระสงฆ์กับการป้องกันยาเสพติดเชิงพุทธ 
พระครูปฏิภาณธรรมาภรณ์ 
 

1 

2  วัดและชุมชนพลังแห่งวัฒนธรรมในการสร้างสังคมไทย 
พระสุภัทรชัย สวุโจ พวงเพชร 

 

13 

3  แนวทางการบริหารจัดการสำนกัปฏิบัติธรรมดว้ยหลักอิทธิบาท 4 
วงศธร แก่นสิงห์ 

 

24 

4  แนวทางการบริหารจัดการการท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนา 
วิภาดา สุขจันทร ์
 

37 

 



   

1 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

บทบาทพระสงฆ์กับการป้องกันยาเสพติดเชิงพุทธ 
The Role of Monks in Buddhist-based Drug Prevention 

 
พระครูปฏิภาณธรรมาภรณ์ 

Phrakru Patiphanthammaphon 
โรงเรียนวัดนาเยียวทิยา 

Wat Nayia Witthaya School 
*Corresponding Author E-mail: Email:sujindaphooooo@gmail.com 

(Received: 2 February 2025, Revised: 16 April 2025, Accepted: 16 April 2025)  

บทคัดย่อ 
บทความเรื่อง บทบาทพระสงฆ์กับการป้องกันยาเสพติดเชิงพุทธ” มีวัตถุประสงค์ในการศึกษาถึง

บทบาทของพระสงฆ์ในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณและศาสนา ในการมีส่วนร่วมในการแก้ไขปัญหายาเสพติดที่
เป็นภัยต่อสังคมไทย โดยเน้นแนวทางเชิงพุทธซึ่งมุ ่งเน้นไปที่การป้องกันและแก้ไขปัญหาอย่างยั่งยืนและ
ครอบคลุม บทความนี้อธิบายถึงหลักธรรมในพระพุทธศาสนา เช่น ศีล 5 และ อริยสัจ 4 ว่ามีบทบาทสำคัญใน
การสร้างความตระหนักรู้และเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของผู้ที่มีความเสี่ยงต่อการใช้ยาเสพติด นอกจากนี้ยัง
กล่าวถึงกิจกรรมต่าง ๆ ที่พระสงฆ์ได้ดำเนินการ เช่น การสอนธรรมะ การบำบัดฟื้นฟูผู้ติดยาเสพติด การให้
คำปรึกษาและกำลังใจ และการทำงานร่วมกับหน่วยงานภาครัฐและชุมชน 

บทความได้ชี้ให้เห็นว่า พระสงฆ์สามารถเป็นตัวกลางในการเสริมสร้างศักยภาพของบุคคลและชุมชน 
ผ่านการเผยแผ่ธรรมะและสร้างกระบวนการเรียนรู้ที่นำไปสู่การเปลี่ยนแปลงทัศนคติและพฤติกรรมในทางบวก 
อีกทั้งยังมีบทบาทในการสร้างความเข้มแข็งในชุมชนโดยการจัดโครงการป้องกันยาเสพติด ซึ่งเน้นการมีส่วน
ร่วมของสมาชิกในชุมชนในการเฝ้าระวังและช่วยเหลือผู้ที่เสี่ยงต่อการใช้ยาเสพติด นอกจากนี้ บทความยังได้
เน้นย้ำถึงความสำคัญของการบูรณาการระหว่างศาสนากับการปฏิบัติงานของหน่วยงานรัฐและองค์กรพัฒนา
เอกชน เพื่อให้เกิดผลลัพธ์ที่มีประสิทธิภาพและยั่งยืน 

ผลการศึกษาพบว่า การปฏิบัติงานเชิงพุทธในการป้องกันยาเสพติดของพระสงฆ์นั้น ไม่เพียงแต่ช่วย
ลดปัญหายาเสพติดในชุมชน แต่ยังช่วยพัฒนาจิตใจและสร้างคุณธรรมให้กับผู้ที่เคยเกี่ยวข้องกับยาเสพติดและ
ชุมชนโดยรวม อีกทั้งยังเป็นแนวทางที่สอดคล้องกับบริบททางสังคมและวัฒนธรรมของประเทศไทย ซึ่งมีความ
ศรัทธาและเคารพในศาสนาพุทธเป็นพื้นฐาน บทความสรุปว่า พระสงฆ์มีบทบาทสำคัญและสามารถใช้
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นเครื่องมือในการป้องกันและแก้ไขปัญหายาเสพติดได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
โดยการส่งเสริมให้ชุมชนและสังคมมีการพัฒนาทั้งทางกายและจิตใจอย่างยั่งยืน 
คำสำคัญ: บทบาทพระสงฆ์, การป้องกันยาเสพติด, เชิงพุทธ 

 



   

2 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

Abstract 
The article titled “The Role of Buddhist Monks in Drug Prevention from a Buddhist 

Perspective” aims to study the role of Buddhist monks as spiritual and religious leaders in 
addressing the drug problem, which poses a significant threat to Thai society. The article 
emphasizes a Buddhist approach focusing on sustainable and comprehensive prevention and 
resolution of drug issues. It discusses Buddhist principles such as the Five Precepts and the 
Four Noble Truths, which play an essential role in raising awareness and changing the 
behavior of individuals at risk of drug use. Additionally, it highlights various acti vities 
conducted by monks, such as teaching Dharma, providing rehabilitation for drug addicts, 
offering counseling and encouragement, and collaborating with government agencies and 
the community. 

The article demonstrates that monks can act as intermediaries in enhancing the 
capabilities of individuals and communities through Dharma dissemination and creating 
learning processes that lead to positive attitude and behavior changes. Moreover, they play 
a role in strengthening communities by organizing drug prevention projects that encourage 
community participation in monitoring and supporting those at risk of drug use. The article 
also emphasizes the importance of integrating religion with the work of government agencies 
and non-governmental organizations to achieve effective and sustainable outcomes. 

The findings indicate that the Buddhist-based approach to drug prevention practiced 
by monks not only helps reduce drug problems in the community but also promotes mental 
development and ethical values among those who have been involved with drugs, as well  
as the community at large. This approach aligns with the social and cultural context of 
Thailand, where Buddhism is highly respected and revered. The article concludes that monks 
play a significant role and can effectively use Buddhist principles as tools for drug prevention 
and resolution, promoting both physical and mental development within communities and 
society in a sustainable manner. 
Keywords: Monks' Role, Drug Prevention, Buddhist Perspective 

 
บทนำ 

ประเทศที่มีปัญหาเรื่องยาเสพติดมานานหลายร้อยปีแม้จะไม่มีหลักฐานชัดเจนทางประวัติศาสตร์ว่า
ยาเสพติดเข้ามาในประเทศไทยครั้งแรกตั้งแต่เมื่อใด และกฎหมายลักษณะโจรปี พ.ศ. 1903 ได้รับโทษตั้งแต่
ครั้งสมัยกรุงศรีอยุธยา (สันติ ชัยสิน และคณะ, 2544) การจำหน่ายสินในประเทศไทยก็เป็นสิ่งผิดกฎหมายนับ



   

3 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

แต่นั้นเป็นต้นมา แต่ปัญหายาเสพติดไม่ได้ลดลงเพียงแต่การซื้อขายมีการดำเนินการซ่อนเร้นและวิธีการเลือก
ซื้อชุดแยกยลยิ่งขึ้น นอกจากนี้ตัวยาเสพติดจำนวนผู้ติดยาเสพติดประมีจำนวนเพิ่มมากขึ้นซึ่งรัฐบาลต่อๆ มาได้
ให้ความสำคัญและพยายามแก้ปัญหาผู้ติดยาเสพติดในหลากหลายรูปแบบและหลายมาตรการ รวมถึงการ
จัดตั้งสำนักงานป้องกันปราบปรามยาเสพติด (ป.ป.ส.) ขึ้นเพื่อให้ทำหน้าที่อำนวยการแก่ไขปัญหายาเสพติดของ
ประเทศ ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2519 แต่ดูเหมือนการแพร่ระบาดก็ไม่ได้ลดลง 

การแพร่ระบาดของยาเสพติดจะทวีความรุนแรงต่อไป เพราะประเทศไทยเป็นพื้นที่ที่มีการผลิต 
การค้า การจำหน่าย การลำเลียง และการลักลอบขนย้ายยาเสพติดตามแนวชายแดน เมื่อยาเสพติดได้ระบาด
เข้าสู ่ส ังคมชุมชนปัญหาอาชญากรรมต่างๆก็เกิดขึ ้นตามมา (กองอำนวยการรักษาความมั ่นคงภายใน
ราชอาณาจักร, 2554) 

พระสงฆ์ซึ ่งเป็นบุคลากรในพระพุทธศาสนา ก็จะต้องเข้ามามีส่วนแก้ปัญหาเนื่องด้วยเป็นการ
ช่วยเหลือประชาชน เยาวชนหรือช่วยชาติให้พ้นทุกข์ ที่มุ่งพัฒนาจิตใจไปพร้อมๆ กับการพัฒนาด้านวัตถุเห็นค่า
วัตถุและจิตใจควรได้รับการพัฒนาไปพร้อมกัน การใช้คำสอนตามหลักการของพระพุทธศาสนาน่าจะเป็น
แนวทางหนึ่งที่สำคัญยิ่งในการมีส่วนช่วยแก้ปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นกับประชาชนและเยาวชน ทั้งปัญหาสิ่งเสพ
ติดในชุมชน ปัญหาการขาดคุณธรรมจริยธรรมได้เพราะเมืองไทยเป็นเมืองนับถือพระพุทธศาสนา หลักพุทธ
ธรรม ซึ่งเป็นหลักคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเข้ามาสู่กระบวนการแก้ปัญหาโดยองค์รวมเพราะ “พุทธ
ธรรม” เป็นเสมือนแก้วมณีซึ่งเจียระไนรัศมีหลายเหลี่ยม แท้จริงแล้วพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงวางหลักการ
พัฒนามนุษย์และการเรียนรู้ไว้อย่างครบกระบวนการมีองค์ประกอบและขั้นตอนตามลำดับต่อเนื่องสมบูรณ์ 
(สุมน อมรวิวัฒน์, 2542) 

 
แนวคิดเกี่ยวกับบทบาทพระสงฆ์ 

ความหมายของบทบาท 
ความหมายของบทบาทไว้ว่าบทบาท หมายถึง การทำท่าตามบท การรำตามบท โดยปริยาย

หมายความว่า การทำตามหน้าที่ที่กำหนดไว้ เช่น บทบาทของพ่อแม่ บทบาทของครูบทบาท เป็นสิ่งที่บุคคล
ต้องปฏิบัติให้สอดคล้องกับตำแหน่งหรือหน้าที่การงานที่ได้รับมอบหมาย (ราชบัณฑิตสถาน, 2542 : 602) การ
แสดงพฤติกรรมตามอำนาจหน้าที่ที ่ได้รับมอบหมายให้เหมาะสมและสอดคล้องกับความคาดหวังของผู้ที่
มอบหมายอำนาจนั้น (ปราชญา กล้าผจญ, 2541) 

บทบาทเป็นพฤติกรรมของผู้ดำรงตำแหน่งในตำแหน่งใดก็ตามที่พักอาศัยการคาดคะเนว่าผู้อื่นหวังที่
จะเห็นผู้ดำรงตำแหน่งนั้นควรปฏิบัติเช่นไรเป็นแนวทาง ส่วนมากมักจะสังเกตผู้ดำรงตำแหน่งอื่นแล้วมากำหนด
บทบาทของตนเองการคาดคะเนว่าผู ้อื ่นต้องการให้ตนทำอะไรไม่จำเป็นต้องตรงตามลักษณะงานและ
ภาระหน้าที่ของตำแหน่งนั้นๆ (Sarbin, T.R., 1975) หรือเป็นสิ่งที่สังคมได้กำหนดเฉพาะเจาะจงให้บุคคล
ปฏิบัติและสิ่งที่บุคคลได้ปฏิบัติจริง (Cohen B., 1979) 

ความหมายของบทบาทสามารถสรุปได้ 3 ประการ คือ (Levinson, D. J. Role, 1971) 



   

4 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

1. บทบาท หมายถึง บรรทัดฐาน (Norm) ความคาดหวังข้อห้ามความรับผิดชอบซึ่งผูกพันอยู่กับ
ตำแหน่งทางสังคมที่กำหนดไว้ บทบาทตามความหมายนี้คำนึงถึงตัวบุคคลน้อยที่สุดแต่มุ่งไปที่การชี้หน้าที่อัน
ควรกระทำ 2. บทบาท หมายถึง ความคิดของบุคคลผู้ดำรงตำแหน่งที่จะคิด และทำเมื่อดำรงตำแหน่งนั้นๆ 3. 
บทบาท หมายถึง การกระทำของบุคคลแต่ละคนที่จะกระทำโดยให้สัมพันธ์กับโครงสร้างของสังคม หรือกล่าว
อีกนัยหนึ่งก็คือแนวทางอันบุคคลที่พึงกระทำเมื่อดำรงตำแหน่งนานๆ นั้นเอง พจนานุกรมคอลลีนส์ ให้คำจำกัด
ความหมายของบทบาทไว้ 3 ลักษณะคือ 1. บทบาทการแสดงโดยผู้แสดงหญิงหรือชาย 2. บทบาททางจิตวิทยา
ที่บุคคลแสดงตามกฎเกณฑ์ของสังคม ด้วยอิทธิพลของความคาดหวังของบุคคลที่คิดว่าเหมาะสม 3. บทบาทที่
เป็นหน้าที่ปกติซึ ่งอุปกรณ์เป็นผู้กำหนดให้ (Pass, Lowes and Davies, 1993) เป็นปฏิสัมพันธ์ระหว่าง
พฤติกรรมที่คาดหวังของผู้ดำรงตำแหน่งนั้นๆ สัมพันธภาพระหว่างบทบาทหน้าที่กับความรับผิดชอบและการที่
บุคคลจะดำรงตำแหน่งหนึ่งตำแหน่งใด จะต้องมีบทบาทหน้าที่และความรับผิดชอบที่กำหนดไว้ควบคู ่กับ
ตำแหน่งเสมอ บทบาทหน้าที่ที่กำหนดไว้ต้องเป็นที่รู้จักและเข้าใจระหว่างผู้ดำรงตำแหน่งและผู้เกี่ยวข้อง 
(David, K, 1962) 

สรุปได้ว่า บทบาทของพระสงฆ์ในการป้องกันยาเสพติดนั้นเน้นการใช้หลักธรรมคำสอนของพุทธ
ศาสนาในการปลูกฝังจิตสำนึกและสร้างความตระหนักรู้ในเรื่องของโทษภัยจากยาเสพติด พระสงฆ์สามารถเป็น
ผู้นำชุมชนในการส่งเสริมการทำความดีและการพัฒนาจิตใจ ช่วยให้คนในชุมชนมีสติและห่างไกลจากสิ่งเสพติด 
นอกจากนี้พระสงฆ์ยังสามารถเป็นที่พึ่งทางใจให้กับผู้ที่ประสบปัญหาหรือครอบครัวที่ได้รับผลกระทบจากยา
เสพติด รวมถึงการใช้บทบาททางศาสนาในการจัดกิจกรรมเชิงสร้างสรรค์เพื่อเสริมสร้างคุณธรรมและจริยธรรม
ในสังคม 

 
แนวคิดเกี่ยวกับบทบาทพระสงฆ์ 

พระพุทธเจ้าทรงเปิดโอกาสให้กุลบุตรผู้มีจิตศรัทธาเข้าสู่การอุปสมบทด้วยญัตติจตตุถกรรมวาจา โดย
มอบอำนาจการอุปสมบทให้แก่คณะสงฆ์ โดยเฉพาะบุคคลที่ทำหน้าที่เป็นผู้ประทานอุปสมบท ซึ่งเรียกว่า 
“อุปัชฌาย์” อุปัชฌาย์มีหน้าที่ให้การอบรมและสั่งสอนพระภิกษุที่ได้รับอุปสมบทใหม่ตลอดระยะเวลา 5 ปี 
ทั้งนี้ พระพุทธองค์ได้ทรงบัญญัติพระวินัยให้เป็นแนวทางชีวิตที่ประเสริฐสำหรับพระสงฆ์ พระภิกษุสงฆ์ที่ได้รับ
อุปสมบทจะได้รับสาระแห่งพระวินัยนี้เพื่อเป็นแนวทางในการประพฤติปฏิบัติอย่างถูกต้องเหมาะสม (พระ
สุธีวรญาณ (ณรงค์ จิตฺตโสภโณ), 2548) 

พระสงฆ์สาวกของพระพุทธเจ้าเป็นผู้สืบทอดและรักษาธรรมศึกษา ทั้งในด้านการเล่าเรียนและการ
ปฏิบัติอย่างเคร่งครัด ส่งผลให้พระธรรมยังคงอยู่ทั้งในรูปของคัมภีร์และการนำไปปฏิบัติที่สืบทอดมาจนถึง
ปัจจุบัน นอกจากนี้ พระสงฆ์ยังเป็นผู้นำในการบรรพชาและอุปสมบทอย่างต่อเนื่อง ทำให้พระพุทธศาสนามี
อายุยืนยาว โดยการปฏิบัติของพระสงฆ์ไม่เพียงเพื่อประโยชน์ส่วนตน แต่ยังมีบทบาทในการช่วยเหลือ
ประชาชนในหลายด้าน (อมร โสภณวีเชษฐ์วงศ์ และกวี อิศริวรรณ, 2543) 



   

5 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

ด้วยเหตุที่พระสงฆ์ในสังคมไทยส่วนใหญ่อยู่อาศัยในชุมชน ไม่แยกตัวออกไปอยู่โดดเดี่ยว พระสงฆ์จึง
รับรู้สิ่งที่เกิดขึ้นในชุมชนและมีบทบาทในด้านต่าง ๆ ของชุมชน ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน บทบาทเหล่านี้ไม่ได้
จำกัดอยู่เพียงการสั่งสอนหลักธรรมและการปฏิบัติศาสนกิจเท่านั้น แต่ยังครอบคลุมถึงการช่วยเหลือประชาชน 
ทั้งในด้านวัตถุและการพัฒนาคุณภาพชีวิต นอกจากนี้ พระสงฆ์ยังทำหน้าที่เป็นผู้นำในการพัฒนาจิตใจของ
ประชาชนอย่างต่อเน่ือง โดยหลายรูปได้รับการยอมรับว่าเป็นผู้มีคุณูปการต่อสังคม ด้วยการปลูกฝังคุณธรรมให้
ประชาชนเข้าใจในบาป บุญ คุณ โทษ และเป็นบุคคลที่ดีของสังคม (ภัทรพร สิริกาญจน, 2540) 

โดยประเพณี พระสงฆ์มีบทบาทที่ไม่ได้จำกัดเพียงการสอนธรรมเท่านั้น แต่ยังรวมถึงการสอนวิชาชีพ 
การสร้างสาธารณูปโภค เช่น บ่อน้ำ สะพาน และการเป็นผู้ไกล่เกลี่ยความขัดแย้งในชุมชน วัดจึงไม่ใช่เพียง
สถานที่สำหรับการสั่งสอนศีลธรรมและการประกอบพิธีกรรม แต่ยังเป็นศูนย์กลางสำหรับการพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตของประชาชน (พระไพศาล วิสาโล, 2546) 

พระสงฆ์ควรมีบทบาทในการสนองตอบต่อปัญหาสังคม โดยใช้ปัญหาดังกล่าวเป็นแนวทางในการ
กำหนดกิจกรรมทางสังคม เช่น การใช้ชุมชนเป็นฐานในการให้บริการและการแก้ปัญหา แม้จะเป็นปัญหาเล็ก ๆ 
ในท้องถิ่นก็อาจมีผลกระทบที่ยิ่งใหญ่ หากมองเห็นถึงความเชื่อมโยงของปัญหาเหล่านั้น พระสงฆ์บางรูปได้
เลือกที่จะช่วยเหลือสังคมโดยมองปัญหาในมุมที่เป็นอิสระจากแนวคิดทุนนิยม วัตถุนิยม และบริโภคนิยม (นิธิ 
เอียวศรีวงศ์, 2543) 

บทบาทที่ชัดเจนของพระสงฆ์ในสังคมคือ การเป็นผู้นำทั้งในด้านการพัฒนาวัตถุและการพัฒนาด้าน
จิตใจ โดยพระสงฆ์มีบทบาทสำคัญในการให้คำปรึกษาที่ถูกต้อง การเชื่อมประสานชุมชน และการปลูกฝัง
คุณธรรมในสังคม (วิทย วิศทเวทย์ และเสถียรพงษ์ วรรณปก, 2542) 

สรุปได้ว่า พระสงฆ์มีบทบาทที่สำคัญในสังคมไทย ไม่เพียงแต่ในการสอนธรรมและการปฏิบัติ
ศาสนกิจ แต่ยังร่วมในการพัฒนาคุณภาพชีวิตและแก้ไขปัญหาสังคม พระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติพระวินัยให้เป็น
กรอบในการดำเนินชีวิต พระสงฆ์ยังทำหน้าที่อบรมสั่งสอนพระใหม่ สืบทอดพระพุทธศาสนาและพัฒนาจิตใจ
ของประชาชน รวมถึงมีบทบาทในการสร้างสาธารณูปโภคและการไกล่เกลี่ยความขัดแย้ง ปัจจุบัน พระสงฆ์ควร
มีบทบาทที่เป็นรูปธรรมมากขึ้นในการสนองตอบต่อปัญหาสังคม ผ่านการทำงานร่วมกับชุมชนเพื่อเข้าถึง
ประชาชนอย่างแท้จริง 

 
แนวคิดเกี่ยวกับยาเสพติด 

ความหมายของยาเสพติด 
พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานให้ความหมายว่า ยาเสพติด หมายถึง ยาหรือสารเคมีซึ่งเมื่อเสพ

วิธีเข้าสู่ร่างกายติดต่อกันช่วงระยะเวลาหนึ่งก็จะติด ก่อให้เกิดพิษเรื้อรังทำให้ร่างกายและจิตใจเสื่อมโทรม เช่น 
ฝิ่นกัญชา เฮโรอีน ยานอนหลับ สุรา  (ราชบัณฑิตยสถาน, 2544) โดยสารหรือยานี้อาจเป็นผลิตภัณฑ์จาก
ธรรมชาติหรือจากการสังเคราะห์ ซึ่งเมื่อบุคคลใดเสพหรือได้รับเข้าไปในร่างกายซ้ำๆ กันแล้วไม่ว่าจะด้วยวิธี
ใดๆ ซึ่งอาจเป็นช่วงระยะเวลาหนึ่งหรือนานติดต่อกันก็ตามจะทำให้บุคคลนั้นต้องตกอยู่ใต้อำนาจหรือเป็นทาส



   

6 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

ของสิ่งนั้น ทั้งทางร่างกายและจิตใจ หรือจิตใจเพียงอย่างเดียว นอกจากนี้ยังอาจต้องเพิ่มปริมาณการเสพขึ้น
เรื่อยๆ ทำให้สุขภาพของผู้เสพเสื่อมโทรมลงและเมื่อถึงเวลาอยากเสพแล้วไม่ได้เสพจะมีอาการผิดปกติทางด้าน
ร่างกายและจิตใจหรือทางด้านจิตใจขึ้นในผู้เสพนั้น  (สันติ ชัยสิน และคณะ, 2544) 

สำนักงานพัฒนาการป้องกันและแกไขปัญหายาเสพติด ให้ความหมายของยาเสพติดว่า หมายถึง สาร
ใดก็ตามที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติหรือสารที่สังเคราะห์ขึ้นเมื่อนำเข้าสู่ร่างกายไม่ว่าจะโดยวิธีรับประทาน ดม สูบ 
ฉีด หรือด้วยวิธีการใดๆ แล้วทำให้เกิดผลต่อร่างกายและจิตใจ นอกจากนี้ยังทำให้เกิดการเสพติดได้ใช้สารนั้น
เป็นประจำทุกวันหรือวันละหลายๆ ครั้ง ลักษณะสำคัญของสารเสพติดจะทำให้เกิดอาการ และแสดงอาการต่อ
ผู้เสพ ดังนี้ (สำนักงานพัฒนาการป้องกันและแกิใขปัญหายาเสพติด, 2440) 

สาเหตุของการติดยาเสพติด 
ลักษณะและพฤติกรรมของผู้เสพยาเสพติดมีความเกี่ยวข้องกับตัวผู้เสพเองและอิทธิพลจากปัจจัย

สิ่งแวดล้อมเข้ามาเกี่ยวข้อง บุคคลมีการดำรงชีวิตโดยทั่วไปตามทฤษฎีระบบ ว่าด้วยระบบเปิด มีปฏิสัมพันธ์กับ
สิ่งแวดล้อมตลอดเวลาโดยระบบบุคคลจะประกอบด้วยองค์ประกอบ 3 มิติ คือ กายภาพ จิตใจ และสังคม หรือ
ที่เรียกว่า ชีวจิตสังคม (Bio Psycho Social) เมื่อบุคคลได้รับสิ่งเร้าเข้ามากระทบทางกายหรือทางจิตใจหรือ 
ทางสังคม สิ่งเร้าแต่ละอย่างล่งผลกระทบได้ทั้งระบบซึ่งเปลี่ยนแปลงได้ตลอดเวลา โดยสาเหตุของการติดยา
อธิบายได้ด้วยแนวคิดชีวจิตสังคมของบุคคล ดังนี้ (พิชัย แสงชาญชัย, 2550) 

1. ด้านชีววิทยา (Biological) สาเหตุทางสารเคมีชีวะในสมอง คือโครงสร้างในระบบประสาทที่ผลิต
สารความสุข (Dopamine) ไม่สมบูรณ์ ทำให้สารความสุขมีน้อยล่งผลให้บุคคลมีความเสี่ยงสูงในการลองใชย้าที่
ช่วยให้รู้สึกมีความสุขหรือมีโอกาสติดยาได้ง่าย (จรูญ จิตติวุฒิการ, 2544) 

2. ด้านจิตตะ (Psychology) สภาวะทางจิตใจเป็นปัจจัยเสี่ยงหรือสาเหตุสำคัญที่มีการติดยาของ
บุคคล ได้แก่ ลักษณะอารมณ์ นิสัย บุคลิก การปรับตัว วิธีการคิด และการจัดการกับปัญหาการเผชิญปัญหา 
วิธีแสวงหาความสุข ลักษณะทางจิตวิทยาของผู้ที่ใช้ยาเสพติด พบว่าทั้งกลุ่มวัยรุ่นและกลุ่มวัยทำงานมีสภาวะ
จิตและบุคคลที่ทำให้ใช้และติดยาเสพติด (Malcolm Bruce, Bruce Ritson, 2004) 

3. ด้านสังคม (Social) สภาพแวดล้อมตั้งแต่ครอบครัว โรงเรียน ที่ทำงาน ชุมชน ในกลุ่มวัยรุ่นสังคม
มีอิทธิพลมาก กลุ่มเพื่อนเป็นผู้ชักชวน หรือทดลองใช้จากกลุ่มเพื่อนซึ่งปัจจัยทางด้านสังคมที่สำคัญที่ทำให้ไปใช้
และติดยา (ศูนย์บำบัดรักษายาเสพติดเชียงใหม่, 2547) 

นอกจากนี้ สาเหตุที่สำคัญทำให้ปัญหายาเสพติดในสถานศึกษาแพร่ระบาดรุนแรง เกิดจากสาเหตุ
ปัจจัยสำคัญ 2 ประการ24 24 สำนักงานคณะกรรมการป้องกันและปราบปรามยาเสพติด , ความรู้และแนว
ทางการป้องกันและแก้ไขปัญหายาเสพติด, (สำนักพัฒนาป้องกันและแก้ไขปัญหายาเสพติด สำนักงาน
คณะกรรมการป้องกันและปราบปรามยาเสพติด, 2553) ดังนี้ 1. ปัจจัยทางด้านที่เกี่ยวกับตัวนักเรียน 1.1 กลุ่ม
นักเรียนที่ใช้ยาบ้าเป็นกลุ่มวัยรุ่น ซึ่งมีความเจริญเติบโตทางร่างกายแต่จิตใจอ่อนไหว ขาดประสบการณ์ อยากรู้ 
อยากลอง ชอบลองของแปลกใหม่ในชีวิต แสวงหาความรู้สนุกสนานโดยขาดความรับผิดชอบ วัยรุ่นจึงเป็นวัยที่
มีการใช้ยาเสพติดสูงเมื่อเปรียบเทียบกับวัยอื่นๆ 1.2 การเปลี่ยนแปลงวิธีการเสพยาบ้าจากการกินไปสู่การเสพ



   

7 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

โดยวิธีสูบ หรือเผาแล้วสูดควันผ่านปอดทำให้ยาบ้าออกฤทธิต่อระบบประสาทเร็วขึ ้น 1.3 ปัญหาด้าน
สิ่งแวดล้อมทางสังคม อันเป็นพื้นฐานสำคัญของการใช้ยาเสพติดของนักเรียน เช่น ปัญหาครอบครัว ปัญหา
เศรษฐกิจ 1.4 อิทธิพลของกลุ่มเพื่อนในโรงเรียน นักเรียนเกือบทุกคนที่เสพยาเสพติดครั้งแรกในโรงเรียนเพื่อน
เป็นผู้มีบทบาทสำคัญในการตัดสินใจ 2. ปัจจัยด้านที่เกี่ยวข้องกับยาเสพติด เช่น มีแหล่งจำหน่ายยาเสพติดที่
สามารถสนองความต้องการของนักเรียนทั้งในและนอกสถานศึกษา 

โทษของยาเสพติดหรือสุรา เมรัย และมัชชะนั้น ก่อให้เกิดโทษต่อตนเองและผู้อื่นหรือสังคม กล่าวคอื
ทำให้เกิดความประมาท ในคำสอนทางพระพุทธศาสนาเน้นความสำคัญของการมีสดิอยู่เสมอไม่ให้ประมาทผู้ที่
ประมาทย่อมพลาดโอกาสจากประโยชน์หรือคุณงามความดีต่างๆ สมดังพุทธพจน์ว่า 

สรุปได้ว่า ยาเสพติดหมายถึงสารหรือยาที่เมื่อเข้าสู่ร่างกายติดต่อกันจะทำให้เกิดการเสพติดและทำ
ให้ร่างกายและจิตใจเสื่อมโทรม เช่น ฝิ่น, กัญชา, เฮโรอีน และสุรา การติดยาเสพติดเกิดจากปัจจัยหลายด้าน 
ได้แก่ ปัจจัยชีววิทยา เช่น โครงสร้างในสมองที่ผลิตสารความสุขไม่สมบูรณ์, ปัจจัยจิตใจ เช่น ลักษณะนิสัยและ
การจัดการปัญหา, และปัจจัยทางสังคม เช่น อิทธิพลของกลุ่มเพื่อนและสภาพแวดล้อม ยาเสพติดก่อให้เกิด
โทษต่อตนเองและสังคม ทำให้เกิดความประมาท ซึ่งเป็นสิ่งที่ขัดต่อคำสอนทางพระพุทธศาสนาในเรื่องการไม่
ประมาทในการดำเนินชีวิต 

 
แนวคิดเกี่ยวกับการป้องกันปัญหายาเสพติด 

ความหมายของการป้องกันปัญหายาเสพติด 
การป้องกันยาเสพติด หมายถึง การให้การศึกษา ข่าวสาร ความรู้ และข้อมูลในเรืองยาเสพติดอย่าง

ถูกต้องด้วยวิธีการต่างๆ ไปสู่ประชาชน เพื่อเป็นการสร้างภูมิคุ้มกันมิให้ประชาชนหันไปใช้ยาเสพติดเป็น
ทางออกเมื่อตนเองหรือครอบครัวประสบปัญหา และในขณะเดียวกันก็ดำเนินการป้องกันการแพร่ระบาดของ
ตัวยา รวมทั้งปรับปรุงสภาพแวดล้อมมิให้มีส่วนผลักดันให้คนไปใช้ยาเสพติดควบคู่ไปด้วย อีกทั้งผู้เสพติดอาจ
นำความเดือดร้อนมาสู่ครอบครัว สังคม และประเทศชาติ (สำนักงานคณะกรรมการป้องกันและปราบปรามยา
เสพติด, มปท.)กระบวนการที่ดำเนินการล่วงหน้า โดยการอบรมเลี้ยงดูให้การศึกษาข้อมูลข่าวสารและความรู้
ทั ้งในระบบโรงเรียน นอกระบบโรงเรียน และการศึกษาตามอัธยาศัยแก่กลุ่มเป้าหมายอย่างต่อเนื่องและ
สัมพันธ์กันในเรื่องคุณภาพชีวิต ยา และยาเสพติดการป้องกันตนเอง รวมทั้งครอบครัวและชุมชนให้รอดพ้นจาก
ยาเสพติดด้วยวิธีการต่างๆ (สำนักงานคณะกรรมการป้องกันและปราบปรามยาเสพติด, 2553) 

การแก้ปัญหายาเสพติดทางพระพุทธศาสนา 
การแก้ไขปัญหายาเสพติดโดยใช้วิธีการปลูกจิตสำนึกของสังคมพุทธตามหลักพระพุทธศาสนา 

พุทธศาสนิกชนจะต้องรู้จักความหมายของการปลูกจิตสำนึกโดยการ มองกว้างคิดไกล ใฝ่สูง โดยมีคำอธิบาย
ดังต่อไปน้ี  

1. มองกว้าง กล่าวคือไม่ให้มองแค่ตัวเอง ไม่ให้มองแค่สังคมของเราแต่ให้มองทั้งโลก ให้มีปัญญา
มองเห็นระบบความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัยในสรรพสิงในธรรมชาติทั้งหมด มองว่าธรรมชาติทั้งหมดนี้เป็นระบบ



   

8 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

แห่งปัจจัยสัมพันธ์ สิ่งทั้งหลายในจักรวาลนี้มีความสัมพันธ์พึ่งพาอิงอาศัยและล่งผลกระทบต่อกันทั้งสิน และให้
มีเมตตากรุณาดำเนินชีวิตและบำเพ็ญกิจต่างๆ จะชักนำจิตใจและความคิดไปในทางที่ดีงาม และสร้างสรรค์ จะ
ทำให้ชีวิตและสังคมเจริญพัฒนาไปในทางที่ดีงามถูกต้อง 

2. คิดไกล การไปข้างหน้าจนกว่าจะถึงจุดหมายสูงสุดให้มีชีวิตอยู่กับปัจจุบัน โดยมีปัญญาสืบด้นหยั่ง
รู้เหตุปัจจัยยาวไกลในอดีต และมีความไม่ประมาททีจะป้องกันความเสื่อม และสร้างสรรค์เหตุปัจจัยให้พร้อมที่
จะนำไปสู่ความเจริญงอกงามในอนาคตบนฐานแห่งชีวิตที่อยู่กับปัจจุบัน จัดการกับปัจจุบันให้ดีทีสุดด้วยการ
พัฒนาตนก้าวไปข้างหน้าตลอดเวลาให้ชีวิตงอกงามสมบูรณ์จนถึงพระนิพพาน นี้คือคิดไกลอย่างยิ่ง 

3. ใฝ่สูง ก็คือใฝ่ธรรมมุ่งแสวงหาความรู้ให้เข้าถึงความจริงแท้ ปรารถนาจะสร้างสรรค์ความดีงาม 
บำเพ็ญประโยชน์สุขแก่สังคม ให้ชีวิตและสังคมบรรลุความดีงามประเสริฐเลิศด้วยธรรมเหมือนดงัพระโพธิสัตว์
ที่ตั้งปณิธานใฝ่ปรารถนาโพธิญาณ มีใจเด็ดเดียวมุ่งหวังบรมธรรมอย่างนี้จึ งจะเรียกว่าใฝ่สูง ความใฝ่สูง คือใฝ่
ธรรม ถ้าสังคมไทยเป็นสังคมแห่งความใฝ่ธรรมได้อย่างนี้ก็ถึงข้ันที่เรียกได้ว่าเป็นสังคมที่มีอุดมธรรม ถ้าคนไทยมี
อุดมธรรมแล้วปัญหาต่างๆ ที่เลวร้ายทั้งหลายจะหมดไปและความเจริญพัฒนาที่แท้จริงอันพึงปรารถนาก็จะ
ตามมา 

การพัฒนาทางกายตามหลักศีล 
การพัฒนาด้านพฤติกรรม หรือศีลจึงจำเป็นต่อการดำเนินชีวิตทั้งของตนและคนหมู่มากในสังคมจะ

ได้เกื้อกูลกันด้วยการมีสภาพชีวิตและการอยู่ร่วมกันที่จัดระเบียบไว้ด้วยดีเรียกว่า ศีล การจัดระเบียบชีวิตและ
การอยู่ร่วมกันให้เรียบร้อยรวมทังตัวระเบียบนั้นเอง เรียกว่าวินัย ข้อปฏิบัติต่างๆในการจัดสภาพชีวิตและการ
อยู ่ร ่วมกันในสังคมให้มีระเบียบ (พระธรรมปิฎก , (ป.อ. ปยุต.โต), 2538) การพัฒนาความสัมพันธ์กับ
สิ่งแวดล้อมทางสังคมให้เป็นไปด้วยดี เริ่มแต่ไม่ก่อการเบียดเบียน ไม่ทำความเดือดร้อนแก่ผู้อื ่น แก่สังคม
ประพฤติสิ่งที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลต่อผู้อื่นต่อสังคม มีความรับผิดชอบในหน้าที่ ประกอบสัมมาอาชีพด้วยความ
ขยันหมันเพียร'ฟิกฝนอบรมกาย วาจาของตนให้ประณีต ปราศจากโทษก่อคุณประโยชน์ และเป็นเครื่อง
สนับสนุนการฝึกอบรมจิตใจ และ ปัญญาให้ยิงๆ ขึ้นไปนั่นเอง  

พัฒนาจิตใจของตนไม่ให้เป็นทาสวัตถุนิยม 
ฝึกฝนจิตใจของตนอยู่เสมอ เพื่อให้เกิดความสุขอย่าตกเป็นทาสแห่งวัตถุนิยมจะทำให้หลงมัวเมาแม้

เรื่องลาภ ยศ ตำแหน่ง โชควาสนาก็เช่นกันทำให้เกิดความสุขทางใจได้ไม่น้อยและพึงเจริญสติให้มันคงดังความ
ตอนหนึ่งว่า อันความจริงนั้นสิ่งที่ให้เกิดความสุขทางกายแล้วล่งผลให้เกิดความสุขทางใจต่อไปก็มีอยู่หลาย
ประการ ยกตัวอย่าง การได้รับประทานอาหารที่เอร็ดอร่อยถูกใจได้ดื่มเครื่องดื่มที่ช่วยย้อมใจเปลี่ยนแปลง
อารมณ์ให้เกิดสุนทรียภาพ ได้แต่งชุดสวยๆ ที่กำลังอยู่ในความนิยมของสังคมปัจจุบันได้รับปูนบำเหน็จรางวัล 
หรือได้โชคลาภลอย ที่กล่าวมานี้ก็ทำให้สุขใจ เพราะเป็นผลทีทุกคนพึงปรารถนาโดยทั่วกัน (พระเทพวรคุณ 
(สมาน สุเมโธ), 2542 : 1) 
  



   

9 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

การพัฒนาทางปัญญา 
การที่จะพัฒนาปัญญานั้น เราจะพัฒนาปัญญาอย่างเดียวไม่ได้เพราะปัญญาเป็นด้านหนึ่งของระบบ

องค์รวมของชีวิตที่มีส่วนประกอบสามด้านอิงอาศัยกันอยู่พระพุทธศาสนาไม่มองจริยธรรมแยกส่วนออกไปว่า
เป็นความประพฤติอย่างนั้นอย่างนี้ เหมือนในวัฒนธรรมตะวันตก แต่มองว่าจริยธรรมคือการดำเนินชีวิตของคน 
หรือระบบการดำเนินชีวิตที่ดีงามซึ่งมีความสัมพันธ์ทังสามด้านมาเกื้อหนุนกัน คือ ด้านพฤติกรรมที่เรียกว่าคีล 
ด้านจิตใจซึ่งมักเรียกตามองค์ประกอบที่เป็นแกนกลางในการฝึกว่า สมาธิ และด้านปัญญา เป็นการศึกษาหรือ
สิกขา 3 ด้าน จึงเรียกว่าไตรสิกขา (จะเรียกว่า ตรีศึกษา หรือไตรศึกษาก็ได้) (พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุต.โต) , 
2546) 

สรุปได้ว่า การป้องกันปัญหายาเสพติดคือกระบวนการให้ความรู้และข้อมูลเกี่ยวกับยาเสพติดอย่าง
ถูกต้องแก่ประชาชน เพื่อสร้างภูมิคุ้มกันและป้องกันการใช้ยาเสพติด รวมถึงการควบคุมการแพร่ระบาดและ
ปรับปรุงสภาพแวดล้อมเพื่อไม่ให้มีปัจจัยที่กระตุ้นให้คนใช้ยาเสพติด ในทางพระพุทธศาสนา การแก้ปัญหานี้
มุ่งเน้นการปลูกจิตสำนึกให้มองกว้าง คิดไกล และใฝ่สูงตามหลักธรรม เพื่อให้เกิดความเข้าใจในความสัมพันธ์
ของสิ่งต่างๆ การพัฒนาทั้งกาย จิตใจ และปัญญาให้มีระเบียบวินัย และป้องกันตนเองจากการยึดติดในวัตถุ
นิยม อันจะนำไปสู่สังคมที่ดีงามและปลอดจากปัญหายาเสพติด 

 
บทสรุป 

บทบาทของพระสงฆ์ในการป้องกันปัญหายาเสพติดเชิงพุทธนั้นมีความสำคัญอย่างยิ่ง เนื่องจาก
พระสงฆ์ถือเป็นผู้นำทางจิตวิญญาณและเป็นศูนย์กลางทางศีลธรรมของสังคม โดยท่านสามารถใช้หลักธรรมคำ
สอนทางพระพุทธศาสนาเพื่อปลูกฝังจิตสำนึกที่ดีให้กับประชาชน โดยเฉพาะอย่างยิ่งในชุมชนที่ ประสบปัญหา
ยาเสพติด การใช้ธรรมะในการอบรมสั่งสอนสามารถช่วยให้ผู้คนเข้าใจถึงผลกระทบของการใช้ยาเสพติดต่อ
ตนเอง ครอบครัว และสังคม พระสงฆ์ยังสามารถเป็นผู้ให้คำปรึกษาและกำลังใจแก่ผู้ที่ตกเป็นเหยื่อของยาเสพ
ติด รวมถึงครอบครัวของพวกเขาในการฟื้นฟูจิตใจและสร้างกำลังใจในการเลิกใช้ยาเสพติดได้อีกด้วย 

นอกจากนี้ พระสงฆ์ยังมีบทบาทในการสร้างชุมชนให้เข้มแข็งและเสริมสร้างการมีส่วนร่วมของคนใน
ชุมชนในการป้องกันและแก้ไขปัญหายาเสพติด โดยใช้หลักการของการอยู่ร่วมกันอย่างสันติและการพึ่งพา
อาศัยกัน ท่านสามารถจัดกิจกรรมต่างๆ เช่น การบรรยายธรรม การปฏิบัติธรรม หรือการทำกิ จกรรม
สร้างสรรค์ในวัด เพื่อเป็นการสร้างสภาพแวดล้อมที่ดีให้แก่ชุมชน และเป็นทางเลือกที่สร้างสรรค์สำหรับ
เยาวชนในการหลีกเลี่ยงจากปัจจัยเสี่ยงต่อการใช้ยาเสพติด การใช้บทบาทของพระสงฆ์เช่นนี้สามารถช่วยลด
อัตราการใช้ยาเสพติดในชุมชนและสร้างสังคมที่มีศีลธรรมและคุณธรรมได้อย่างยั่งยืน 

ในด้านเชิงนโยบาย พระสงฆ์ยังสามารถมีบทบาทในการให้ข้อเสนอแนะหรือทำงานร่วมกับหน่วยงาน
ภาครัฐและองค์กรที่เกี่ยวข้องในการพัฒนานโยบายและโครงการต่างๆ เพื่อป้องกันและแก้ไขปัญหายาเสพติด
ในระดับท้องถิ่นและประเทศ โดยการนำเสนอแนวคิดและหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในการสร้างสั งคมที่มี
ภูมิคุ้มกันและป้องกันปัญหายาเสพติดในระยะยาว ทั้งนี้ การมีส่วนร่วมของพระสงฆ์ในการป้องกันและแก้ไข



   

10 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

ปัญหายาเสพติดตามแนวทางพุทธศาสนา นับว่าเป็นส่วนสำคัญในการสร้างสังคมที่มั่นคงและสงบสุขได้อย่าง
แท้จริง 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

บทบาทพระสงฆ์กับการป้องกันยาเสพติดเชิงพุทธ 
การศึกษาเรื ่องบทบาทของพระสงฆ์ในการป้องกันและแก้ไขปัญหายาเสพติดเป็นการนำเอา

หลักธรรมทางพุทธศาสนามาใช้เป็นแนวทางในการเสริมสร้างชุมชนให้เข้มแข็งและปราศจากปัญหายาเสพติด 
โมเดลนี้สามารถแบ่งออกเป็นสี่ขั้นตอนหลัก ได้แก่ การป้องกัน (Prevention), การบำบัด (Treatment), การ
ฟื้นฟู (Rehabilitation), และการเสริมสร้างความยั่งยืน (Sustainability). 

1.การป้องกัน (Prevention) ค่ายคุณธรรมเพื่อลดปัญหายาเสพติดในสังคม 
2.การบำบัด (Treatment) พระสงฆ์ให้คำปรึกษาและใช้หลักธรรม  
3.การฟื้นฟู (Rehabilitation): จัดกิจกรรมสร้างสรรค์ เพื่อฟื้นฟูจิตใจและพฤติกรรม 
4.การเสริมสร้างความยั่งยืน (Sustainability): สร้างศูนย์เฝ้าระวังยาเสพติดที่ยั่งยืน 
 

 

 
ภาพที่1 บทบาทพระสงฆ์กับการป้องกันยาเสพตดิเชิงพทุธ 

  



   

11 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

เอกสารอ้างอิง 
กองอำนวยการรักษาความมั่นคงภายในราชอาณาจักร. สำนักงานคณะกรรมการป้องกันและปราบปรามยาเสพ

ติด. (2554). ยทุธศาสตร ์5 รัว้ป้องกันระยะที่ 3 (พฤษภาคม 2554). 
จรูญ จติตวิุฒิการ. (2544). กลไกทางสมองของการตดิยาและสารเสพตดิ. กรุงเทพมหานคร: วัชระอินเตอร์ป

ริ้นติ้งจำกัด. 
นิธิ เอียวศรวีงศ์. (2543). พุทธศาสนาในความเปลีย่นแปลงทางสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธโิกมลคีม

ทอง. 
ปราชญา กล้าผจัญ. (2541). พฤติกรรมผู้นำทางการศกึษา. กรุงเทพมหานคร: มหาวทิยาลัยรามคำแหง. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยตฺุโต). (2538). ปฏิบัติธรรมให้ถูกทาง (พิมพ์ครั้งที ่30). กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธ

ธรรม. 
พระเทพวรคุณ (สมาน สเุมโธ). (2542). ปีใหม่สุขใจด้วยธรรมะ. ขอนแก่น: เอกสารประกอบการบรรยายวดัป่า

แสงอรุณ. 
พระไพศาล วิสาโล. (2546). พุทธศาสนาในอนาคต แนวโน้มและทางออกจากวิกฤต. กรุงเทพมหานคร: มูลนธิิ

สดศร-ีสฤษดิ์วงศ์. 
พระสุธวีรญาณ (ณรงค ์จิตฺตโสภโณ). (2548). พทุธศาสตรปริทรรศน ์(พมิพ์ครั้งที ่2). กรุงเทพมหานคร: ตถา

ตาพับลิเคชั่น. 
พิชัย แสงชาญชัย. (2550). คู่มือจิตเวชศาสตร์สำหรับแพทย์ทั่วไป. สงขลา: ภาควชิาจติเวชศาสตร์ คณะแพทย์

ศาสตร์มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์. 
ภัทรพร สริิกาญจน. (2540). หน้าที่พระสงฆ์ตามพุทธบัญญัติ และบทบาทพระคำเขียน สุวณฺโณในการพัฒนา

ชุมชน. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ราชบัณฑิตสถาน. (2542). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร: นานมบีุ๊คส์

พับลิเคชั่น. 
ราชบัณฑิตสถาน. (2544). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร: นานมีบุ๊ค

พับลิเคชั่น. 
ศูนย์บำบัดรักษายาเสพตดิเชียงใหม่. (2547). คู่มอืความรู้ทั่วไปเกี่ยวกับยาเสพติด. เชียงใหม่. 
สันติ ชัยสิน และคณะ. (2544). เทคนิคการเผยแพร่ความรู้เพื่อป้องกันภัยยาเสพติด. กรุงเทพมหานคร: 

ประสานมิตร. 
สำนักงานคณะกรรมการป้องกันและปราบปรามยาเสพติด. (2553). ความรู้และแนวทางการป้องกนัและแก้ไข

ปัญหายาเสพติด. กรุงเทพมหานคร: สำนักงานคณะกรรมการป้องกันและปราบปรามยาเสพตดิ. 
สำนักงานพัฒนาการป้องกันและแก้ไขปัญหายาเสพติด. (2550). รูปแบบการบำบัดรกัษายาเสพติด. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพมิพ์คุรุสภาลาดพรา้ว. 



   

12 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

สุมน อมรววิัฒน์. (2542). การพัฒนาการเรียนรู้ตามแนวพุทธศาสตร์. โครงการกติติเมธ ีสาขาวชิา
ศึกษาศาสตร์: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

อมร โสภณวิเชษฐ์วงศ์ และกวี อิศริวรรณ. (2543). หนังสือเรียนสังคมศึกษารายวิชา ส0113 พระพุทธศาสนา 
ชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 3 (ภาคเรียนที่ 2). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์วัฒนพานัช จำกดั. 

วิทย วศิทเวทย์ และเสถียรพงษ์ วรรณปก. (2542). หนังสือเรียนสังคมศึกษารายวิชา ส0413 พระพุทธศาสนา 
ชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 6 (พมิพ์ครั้งที ่5). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ไทยร่มเกล้า. 

David, K. (1962). Human Relation at Work. New York: McGraw-Hill Book Company. 
Levinson, D. J. (1971). Role, Personality and Social Structure in the Organization Setting: 

Selected Readings and Projects in Social Psychology. New York: Random House. 
Malcolm, Bruce and Ritson, Bruce. (2004). Companion to Psychiatric Studies (7th ed.). 

Elsevier Limited. 
Pass, C. L., Lowes, B., and Davies, L. (1993). Collins Dictionary of Economics. Glasgow: 

HarperCollins. 
Sarbin, T. R. (1975). Role Theory. In Handbook of Psychology. New York: Addison Wesley 

Publishing Company. 



   

13 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

วัดและชุมชนพลังแหง่วัฒนธรรมในการสร้างสังคมไทย 
Temples and Communities the Cultural Power in Shaping Thai Society 

 
พระสุภัทรชัย สุวโจ พวงเพชร 

Phra Suphatchai Suwajo Phuangphet 
 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
 Mahamakut Buddhist University 

*Corresponding Author E-mail: suphatchay2000@gmail.com 
(Received: 8 April 2025, Revised: 17 April 2025, Accepted: 17 April 2025)  

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาบทบาทของวัดและชุมชนในฐานะกลไกสำคัญในการ
ขับเคลื่อนสังคมไทยผ่านพลังแห่งวัฒนธรรม โดยเน้นวิเคราะห์ความสัมพันธ์เชิงโครงสร้างระหว่างวัด ชุมชน 
และวัฒนธรรมในสังคมไทย ผลการศึกษาพบว่าวัดมีบทบาทเป็นศูนย์กลางทางศาสนาและวัฒนธรรมของชุมชน 
ทำหน้าที่เป็นแหล่งบ่มเพาะคุณธรรม จริยธรรม และเป็นพื้นที่สำคัญในการสืบทอดขนบธรรมเนียมและ
ประเพณีท้องถิ่น ขณะเดียวกัน ชุมชนในสังคมไทยมีลักษณะเป็นเครือข่ายสังคมที่เข้มแข็ง มีการพึ่งพาอาศัย
และร่วมกันสร้างระบบความสัมพันธ์ทางสังคมที่แน่นแฟ้น โดยมีวัดเป็นศูนย์รวมกิจกรรมและศูนย์กลางจิตใจ
ของสมาชิกในชุมชน นอกจากนี้ การศึกษายังพบว่า "พลังแห่งวัฒนธรรม" มีอิทธิพลต่อการพัฒนาสังคมใน
หลายมิติ ไม่ว่าจะเป็นการเสริมสร้างความสามัคคี ความมีน้ำใจ และการถ่ายทอดอัตลักษณ์ร่วมของคนใน
ชุมชน การบูรณาการระหว่างวัดและชุมชนจึงเป็นการขับเคลื่อนพลังทางวัฒนธรรมให้มีบทบาทในการธำรง
รักษาโครงสร้างและคุณค่าของสังคมไทยอย่างยั่งยืน โดยเฉพาะในยุคปัจจุบันที่สังคมไทยเผชิญกับความ
เปลี่ยนแปลงและความท้าทายจากกระแสโลกาภิวัตน์ บทความนี้นำเสนอโมเดล “วัด -ชุมชน: พลังวัฒนธรรม
เพื่อสังคมไทยอย่างยั่งยืน” ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงกลไกเชิงบูรณาการในการสร้างสังคมที่เข้มแข็งและมั่นคง ผล
การศึกษานี้มีข้อเสนอแนะว่า หน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรส่งเสริมบทบาทของวัดและชุมชนในฐานะกลไกสำคัญ
ของการพัฒนาสังคมไทย ผ่านการสนับสนุนกิจกรรมวัฒนธรรมและศาสนาในระดับท้องถิ่น รวมถึงการส่งเสริม
การมีส่วนร่วมของชุมชนในการสร้างสังคมที่มีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันอย่างยั่งยืน 
 คำสำคัญ: วัด, ชุมชน, พลังแห่งวัฒนธรรม, สังคมไทย 

 
  

mailto:suphatchay2000@gmail.com


   

14 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

Abstract 
This academic article aims to examine the roles of temples and communities as key 

mechanisms in driving Thai society through the power of culture. It focuses on analyzing the 
structural relationship between temples, communities, and cultural dynamics within Thai 
society. The findings reveal that temples play a pivotal role as religious and cultural centers 
in communities. They serve as spaces for cultivating morality and ethics, while also acting as 
hubs for preserving local customs and traditions. Simultaneously, Thai communities exhibit 
strong social networks characterized by mutual support and the formation of close-knit social 
relationships, with temples at the heart of communal activities and spiritual life. Additionally, 
the study finds that the "power of culture" has significant influence on the development of 
society in multiple dimensions. These include fostering social cohesion, generosity, and the 
transmission of shared identities within the community. The integration between temples and 
communities is identified as a key driver that empowers cultural forces to sustain the structure 
and values of Thai society. This is especially crucial in the modern era, where Thai society is 
facing rapid changes and challenges from globalization. This article proposes the model 
"Temple-Community: Cultural Power for a Sustainable Thai Society," which reflects an 
integrated mechanism for building a resilient and stable society. The study recommends that 
relevant agencies should promote the roles of temples and communities as essential 
mechanisms for the sustainable development of Thai society. This can be achieved by 
supporting cultural and religious activities at the local level and encouraging community 
participation to foster a united and sustainable society. 
 Keywords: Temple, Community, Cultural power, Thai society 
 
บทนำ 

ในบริบทของสังคมไทย วัดและชุมชนถือเป็นกลไกสำคัญในการถักทอรากฐานของวัฒนธรรมไทยมา
อย่างยาวนาน วัดไม่เพียงเป็นศูนย์กลางของศาสนาเท่านั้น แต่ยังทำหน้าที่เป็นศูนย์รวมทางสังคม วัฒนธรรม 
และการศึกษาในชุมชน (พระปลัดเกื้อกูล สุภนนฺโท และคณะ, 2567) กล่าวได้ว่า วัดและชุมชนได้พัฒนาไป
พร้อมกันอย่างกลมกลืนจนเกิดเป็นระบบสังคมที่เข้มแข็ง และเป็นเครื่องมือในการอนุรักษ์ สืบทอด และ
ถ่ายทอดคุณค่าทางวัฒนธรรม อันสะท้อนผ่านประเพณี พิธีกรรม และวิถีชีวิตของผู้คนในแต่ละท้องถิ่น 

อย่างไรก็ดี สังคมไทยในปัจจุบันเผชิญกับการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วจากกระแสโลกาภิวัตน์และ
เทคโนโลยีสมัยใหม่ ส่งผลกระทบต่อความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชน รวมถึงการลดทอนบทบาทของวัดใน
ฐานะศูนย์กลางทางวัฒนธรรมและสังคม (จิราพัชร วงศาโรจน์ และคณะ, 2567) ปัญหาดังกล่าวส่งผลให้ชุมชน



   

15 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

บางแห่งขาดพลังทางวัฒนธรรมและเครือข่ายทางสังคมที่เข้มแข็ง ซึ่งอาจนำไปสู่การเสื่อมถอยของคุณค่าทาง
ศีลธรรมและวัฒนธรรมดั ้งเดิม (วชิรวิทย์ บัวขาว และคณะ, 2567) นอกจากนี ้ ความเปลี ่ยนแปลงด้าน
โครงสร้างเศรษฐกิจและสังคมยังเป็นอีกปัจจัยที่ทำให้บทบาทของวัดและชุมชนในหลายพื้นที่ลดลง 

ดังนั้น การศึกษาถึง "วัดและชุมชน: พลังแห่งวัฒนธรรมในการสร้างสังคมไทย" จึงมีความสำคัญอย่าง
ยิ่งต่อการฟื้นฟูและเสริมสร้างบทบาทของวัดและชุมชนให้กลับมาเป็นศูนย์กลางทางวัฒนธรรมและจิตใจของ
สังคมไทยอีกครั้ง โดยอาศัยแนวคิดและกรณีศึกษาจากนักวิชาการที่ให้ความสำคัญต่อบทบาทเชิงบูรณาการ
ของวัดและชุมชน เช่น การส่งเสริมคุณภาพชีวิต การพัฒนาทุนทางสังคม และการสร้างเครือข่ายความร่วมมือ
ในระดับท้องถิ่นและประเทศ (ธัณยพงศ์ สารรัตน์ และคณะ, 2568) หลักการและเหตุผลดังกล่าวจะช่วยเป็น
แนวทางให้เกิดการขับเคลื่อนพลังทางวัฒนธรรมที่เป็นรูปธรรมในการพัฒนาสังคมไทยอย่างยั่งยืน 

 
ความหมายของคำว่า วัด 
วัด ในความเข้าใจเชิงพุทธศาสนา หมายถึงสถานที่ซึ่งมีพระพุทธรูปหรือเจดีย์เป็นองค์ประกอบสำคัญ 

พร้อมทั้งเป็นศูนย์กลางในการประกอบศาสนกิจของชุมชน โดยทั่วไปจะเป็นพื้นที่ที่สงฆ์และฆราวาสร่วมกัน
ประกอบกิจกรรมทางศาสนาและเป็นแหล่งเรียนรู้หลักของชุมชน (พระเทพปิยสีโล (พึ่ง ทองคำ) และ ศิริโรจน์ 
นามเสนา. 2568) วัดยังมีนัยถึง "สถานที่ฝึกจิตใจ" เป็นศูนย์รวมการบ่มเพาะศีลธรรมและจริยธรรมของผู้คนใน
สังคมไทย ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของพระพุทธศาสนาเรื่อง "สถานที่อันสงบ" (พระมหาอำพล ธนปญฺโญ และ
คณะ, 2567) 

กิติภูมิสมชาด มัทธุจัด และอุทัย สติมั ่น (2567) ให้ความหมายของวัดว่า เป็นทั้ง "สถาบัน" และ 
"ศูนย์กลางชุมชน" ที่มีบทบาททางสังคมในการขับเคลื่อนคุณค่าทางวัฒนธรรมและจิตวิญญาณ วัดมิได้มีเพียง
ความหมายเชิงกายภาพเท่านั้น แต่ยังหมายรวมถึง "พื้นที่สาธารณะ" ซึ่งทุกคนในชุมชนสามารถเข้าถึงได้และมี
ส่วนร่วมในการประกอบกิจกรรมต่าง ๆ ทั้งในระดับบุคคลและชุมชน 

พระศรีวินยาภรณ์ และพศิน สินมา (2568) กล่าวถึงวัดในฐานะ "รากฐานของวัฒนธรรมไทย" 
โดยเฉพาะบทบาทของวัดที่เป็นสถาบันหลักในการถ่ายทอดวัฒนธรรมผ่านพิธีกรรม ประเพณี และกิจกรรมทาง
ศาสนา วัดจึงเป็นแหล่งอนุรักษ์มรดกทางวัฒนธรรมของชุมชน และช่วยหล่อหลอมให้เกิดความรู้สึกผูกพันและ
เป็นหนึ่งเดียวในหมู่สมาชิกในสังคม 

สรุปได้ว่า "วัด" มิได้หมายถึงเพียงแค่สิ่งปลูกสร้างหรือสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ในเชิงวัตถุ แต่ยังเป็นศูนย์กลาง
ทางวัฒนธรรม ศาสนา และสังคมที่ส่งเสริมการพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม และความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน
ของชุมชนไทยอย่างลึกซึ้งและยั่งยืน 

ความสำคัญของคำว่า วัด 
วัดเป็นมากกว่าสถานที่ประกอบศาสนกิจ หากแต่เป็นศูนย์กลางที่เชื่อมโยงวิถีชีวิต ศิลปวัฒนธรรม 

และความเชื่อของชุมชนไทยมาแต่โบราณ (พระนพดล สุทธิธัมโม และคณะ, 2568) วัดทำหน้าที่ถ่ายทอดมรดก



   

16 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

ทางวัฒนธรรม ทั้งในรูปแบบของสถาปัตยกรรม จิตรกรรม และพิธีกรรมต่าง ๆ ที่ส่งผลให้ผู้คนในชุมชนมี
จิตสำนึกและความภาคภูมิใจในวัฒนธรรมของตน 

พระครูสังฆรักษ์เอกลักษณ์ อชิโต (2568) อธิบายว่าวัดมีบทบาทในการเป็นแหล่งเรียนรู้และพัฒนาทุน
ทางสังคมของชุมชน ทั้งในด้านศีลธรรม คุณธรรม และการส่งเสริมความสามัคคีผ่านกิจกรรมร่วมกัน เช่น งาน
ประเพณี การศึกษา และกิจกรรมทางศาสนา ซึ่งช่วยหล่อหลอมความสัมพันธ์อันดีในระดับครอบครัวและสังคม
โดยรวม 

ในอีกมุมหนึ่ง พระไพฑูรย์ คมฺภีรปญฺโญ และคณะ (2568) ระบุว่าวัดเป็นพื้นที่ที่เอื้อต่อการพัฒนาจติใจ
และปัญญาของคนในชุมชน ผ่านกระบวนการปฏิบัติธรรม การบำเพ็ญกุศล และการเรียนรู้หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา วัดจึงถือเป็น "โรงเรียนชีวิต" ที่ช่วยพัฒนาศักยภาพของบุคคลให้สามารถดำรงชีวิตอย่างมี
คุณค่าและความหมาย 

สรุปได้ว่า วัดเป็นศูนย์รวมของวัฒนธรรมและคุณค่าทางจิตวิญญาณของชุมชนไทย มีบทบาทสำคัญใน
การพัฒนาคุณภาพชีวิต การถ่ายทอดวัฒนธรรม และการส่งเสริมความเป็นปึกแผ่นของสังคมไทยในระดับราก
หญ้าอย่างยั่งยืน 

ความหมายของคำว่า ชุมชน 
ชุมชน หมายถึง เครือข่ายของบุคคลที่มีความเชื่อมโยงในเชิงพื้นที ่ สังคม หรือวัฒนธรรม ซึ่งมี

เป้าหมายในการสร้างสรรค์และรักษาเอกลักษณ์ร่วมกันผ่านกิจกรรมต่าง ๆ ทั้งในระดับบุคคลและกลุ่ม เช่น 
ประเพณี งานบุญ หรือกิจกรรมพัฒนาเศรษฐกิจท้องถิ่น เป็นกลุ่มคนที่มีการอยู่อาศัยหรือรวมกลุ่มกันในพื้นที่
เดียวกันและมีการปฏิสัมพันธ์ระหว่างกัน โดยมีวัตถุประสงค์ร่วมกันในการพัฒนาคุณภาพชีวิตของสมาชิกใน
กลุ่ม เช่น การช่วยเหลือเกื้อกูลกันและกันในด้านต่าง ๆ เช่น เศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม และสิ่งแวดล้อม     
(กิติภูมิ สมชาดมัทธุจัด และอุทัย สติมั่น, 2567) 

เฉลิมชัย วัดจัง (2567) ให้ความหมายเพิ่มเติมว่าชุมชนเป็นระบบที่ประกอบด้วยคนและสิ่งแวดล้อมซึ่ง
มีปฏิสัมพันธ์กันอย่างเป็นพลวัต การจัดการภายในชุมชนจึงมิได้มีเพียงโครงสร้างทางกายภาพ แต่ยังรวมถึง
ความสัมพันธ์ทางสังคมที่สมาชิกในชุมชนมีต่อกัน ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยให้ชุมชนมีความเข้มแข็งและ
สามารถพึ่งพาตนเองได้ 

สรุปได้ว่า "ชุมชน" เป็นองค์ประกอบสำคัญของสังคมไทยที่มีบทบาทในการสร้างความสัมพันธ์ ความ
สามัคคี และการพัฒนาระบบเศรษฐกิจและวัฒนธรรมในระดับท้องถิ่น ทั้งยังเป็นรากฐานที่เอื้อต่อการอยู่
ร่วมกันอย่างสันติและยั่งยืนในสังคมไทย 

ความสำคัญของคำว่า ชุมชน 
ชุมชน มีความสำคัญอย่างยิ่งในฐานะกลไกพื้นฐานที่เชื่อมโยงความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลในพื้นที่

เดียวกัน และเป็นศูนย์รวมทางสังคม เศรษฐกิจ และวัฒนธรรม (เดช ดำรงค์ล่องลอย และจักรวาล สุขไมตรี , 
2568) ชุมชนมีบทบาทในการสร้างเครือข่ายความร่วมมือระหว่างสมาชิก ส่งเสริมการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน 
และเสริมสร้างทุนทางสังคมให้เข้มแข็ง 



   

17 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

พระไพฑูรย์ คมฺภีรปญฺโญ (2568) กล่าวว่าชุมชนมีความสำคัญในเชิงศาสนาและวัฒนธรรม เพราะเป็น
พื้นที่ที่รวมกิจกรรมที่ช่วยส่งเสริมคุณธรรม จริยธรรม และวินัยของสมาชิกในชุมชน เช่น พิธีกรรมทางศาสนา 
งานบุญ หรือการทำกิจกรรมเพื่อส่วนรวมซึ่งช่วยให้ชุมชนดำรงความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน 

มณี จันทร์ยืนคง และคณะ (2568) เน้นถึงบทบาทของชุมชนในด้านเศรษฐกิจว่าเป็นรากฐานของการ
พัฒนาเศรษฐกิจในระดับท้องถิ่น ชุมชนสามารถสร้างรายได้และความมั่นคงทางเศรษฐกิจผ่านวิสาหกิจชุมชน
และกิจกรรมการผลิตร่วมกัน นำไปสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตและความมั่นคงอย่างยั่งยืน 

สรุปได้ว่า  ชุมชนเป็นองค์ประกอบสำคัญที่เกื้อหนุนต่อการพัฒนาสังคมในหลายมิติ ทั้งด้านเศรษฐกิจ 
สังคม และวัฒนธรรม ช่วยสร้างความสามัคคีและความเข้มแข็งในกลุ่มสมาชิก และเป็นฐานรากสำคัญของการ
พัฒนาประเทศอย่างยั่งยืน 

ความหมายของคำว่า พลังแห่งวัฒนธรรม 
"พลังแห่งวัฒนธรรม" หมายถึงพลังหรืออิทธิพลที่เกิดจากองค์ความรู้ ความเชื่อ ค่านิยม และรูปแบบ

การดำเนินชีวิตของกลุ่มคนในสังคม ซึ่งส่งผลต่อพฤติกรรม การสร้างความสัมพันธ์ และการพัฒนาระบบต่าง ๆ 
ในชุมชนและสังคมโดยรวม (กฤษฎา ณ หนองคาย และคณะ, 2567) พลังนี้มีบทบาทสำคัญในการกำหนดวิถี
ชีวิตและสร้างความเป็นเอกลักษณ์ให้กับกลุ่มสังคมนั้น ๆ 

ขันทอง วัฒนะประดิษฐ์ (2567) อธิบายเพิ่มเติมว่า "พลังแห่งวัฒนธรรม" เป็นพลังที่เกิดจากการมีส่วน
ร่วมของคนในชุมชน ทั้งในด้านความเชื่อ ประเพณี และการดำเนินชีวิตร่วมกัน ซึ่งช่วยขับเคลื่อนสังคมให้เกิด
การพัฒนาอย่างสมดุลทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม 

ธัณยพงศ์ สารรัตน์ และคณะ (2568) ให้ความหมายว่าพลังแห่งวัฒนธรรมเป็นพลังเชิงสัญลักษณ์ที่
ช่วยสร้างความร่วมมือและความสามัคคีภายในชุมชน โดยมีผลต่อการหล่อหลอมค่านิยมและจิตสำนึกของ
สมาชิกให้ตระหนักถึงคุณค่าของชุมชนและสังคมในภาพรวม 

สรุปได้ว่า  พลังแห่งวัฒนธรรม คือพลังทางสังคมที ่เกิดจากการสั ่งสมและถ่ายทอดคุณค่าทาง
วัฒนธรรม ซึ่งมีอิทธิพลอย่างมากต่อการพัฒนาและเสริมสร้างความมั่นคงของชุมชนและสังคมในหลากหลาย
มิติ ไม่ว่าจะเป็นด้านเศรษฐกิจ จิตใจ หรือการสร้างอัตลักษณ์ร่วมกันในสังคม 

ความสำคัญของ พลังแห่งวัฒนธรรม 
พลังแห่งวัฒนธรรม เป็นองค์ประกอบสำคัญในการหล่อหลอมความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันในสังคม 

โดยเฉพาะในระดับชุมชนและท้องถิ่น กฤษฎา ณ หนองคาย และคณะ (2567) อธิบายว่า วัฒนธรรมช่วยสร้าง
พลังในการเชื่อมโยงผู้คนในสังคมให้สามารถดำเนินชีวิตร่วมกันอย่างสงบสุขและยั่งยืน รวมถึงมีส่วนสำคัญใน
การขับเคลื่อนการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมในชุมชนท้องถ่ิน 

ขันทอง วัฒนะประดิษฐ์ (2567) กล่าวเสริมว่า พลังแห่งวัฒนธรรมเป็นแรงขับเคลื่อนสำคัญในการ
สร้างเครือข่ายทางสังคม การส่งเสริมอาสาสมัคร และการสร้างการมีส่วนร่วมภายในชุมชนเพื่อเสริมสร้างสังคม
ที่มีความสุขและความหลากหลายทางวัฒนธรรม 



   

18 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

ธัณยพงศ์ สารรัตน์ และคณะ (2568) ระบุว่า วัฒนธรรมมีพลังในเชิงจิตวิญญาณที่สามารถถ่ายทอด
ค่านิยม ความเชื่อ และจิตสำนึกของชุมชนสู่รุ่นต่อรุ่น อีกทั้งยังเป็นฐานของการพัฒนาจิตใจและปัญญาในระดับ
บุคคลและสังคม ทำให้วัฒนธรรมมีความสำคัญในการธำรงรักษาเอกลักษณ์ของชุมชน 

สรุปได้ว่า พลังแห่งวัฒนธรรม คือกลไกสำคัญที่ช่วยเสริมสร้างความสามัคคีและความเข้มแข็งในสังคม 
ทั้งในระดับบุคคลและระดับชุมชน อีกทั้งยังเป็นฐานรากของการพัฒนาอย่างยั่งยืนที่ส่งผลต่อความมั่นคงของ
สังคมในภาพรวม 

ความหมายของคำว่า สังคมไทย 
สังคมไทย หมายถึงโครงสร้างและความสัมพันธ์ของกลุ่มคนที่อาศัยอยู่ร่วมกันในประเทศไทย ซึ่งมี

ลักษณะเฉพาะที่เกิดจากการผสมผสานระหว่างประเพณี วัฒนธรรม ศาสนา และค่านิยมที่ตกทอดมาจากอดีต
จนถึงปัจจุบัน (ประพจน์ แย้มทิม และสมหญิง จันทรุไทย ,  2568) สังคมไทยมีความโดดเด่นในเรื่องความ
เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ความเคารพในลำดับข้ันทางสังคม และความสัมพันธ์แบบเครือญาติ 

เดช ดำรงค์ล่องลอย และจักรวาล สุขไมตรี (2568) ชี้ว่าสังคมไทยเป็นสังคมที่มีความเป็นชุมชนสูง มี
ความสัมพันธ์แน่นแฟ้นระหว่างคนในชุมชนและการดำเนินชีวิตร่วมกันบนพื้นฐานของค่านิยมร่วม เช่น การ
ช่วยเหลือเกื้อกูล ความสามัคคี และการเคารพกฎเกณฑ์ของชุมชน 

โชติ กาชัยชนะ และสมเดช นามเกตุ (2568) กล่าวว่าสังคมไทยมีรากฐานมาจากศาสนาพุทธและ
วัฒนธรรมท้องถิ่นที่มีอิทธิพลต่อวิถีชีวิต ประเพณี และการจัดระเบียบสังคม ทำให้เกิดระบบความสัมพันธ์ที่มี
ศีลธรรมและจริยธรรมเป็นศูนย์กลาง 

สรุปได้ว่า สังคมไทยคือระบบสังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมและประเพณี เป็นสังคมที่เน้น
ความสัมพันธ์แบบเครือญาติและชุมชน และยึดถือหลักศีลธรรมจากพระพุทธศาสนาเป็นแกนสำคัญในการ
ดำรงชีวิตและจัดระเบียบสังคม 

โครงสร้างของ สังคมไทย 
โครงสร้างของสังคมไทยสามารถแบ่งออกเป็นหลายมิติ ได้แก่ โครงสร้างทางเศรษฐกิจ โครงสร้างทาง

สังคม และโครงสร้างทางวัฒนธรรม โดยที่แต่ละมิติส่งอิทธิพลซึ่งกันและกันในกระบวนการดำเนินชีวิตของคน
ในสังคม (ชาญชัย จิตรเหล่าอาพร, 2568) โครงสร้างทางเศรษฐกิจไทยพึ่งพาการเกษตรเป็นหลักมาแต่เดิม 
ก่อนจะเปลี่ยนแปลงสู่ระบบเศรษฐกิจแบบอุตสาหกรรมและบริการในปัจจุบัน ขณะเดียวกันสังคมไทยยังคง
รักษาโครงสร้างเครือญาติแบบขยายและความสัมพันธ์แบบแนวดิ่งไว้ได้อย่างเหนียวแน่น 

เสาวณิต จุลวงศ์ (2568) เสนอว่าสังคมไทยเป็นสังคมที่มีลักษณะโครงสร้างทางสังคมแบบชนชั้น โดยมี
การจัดแบ่งสถานะของคนในสังคมออกเป็นกลุ่ม ๆ ตามบทบาทและหน้าที่ทางสังคม เช่น ชนชั้นปกครอง ชน
ชั้นผู้มีฐานะ และชนชั้นแรงงาน แต่ในยุคปัจจุบันโครงสร้างดังกล่าวมีความเปลี่ยนแปลงไปตามบริบทของโลกา
ภิวัตน์ 

จักรวาล เหมือนแจ่ม (2568) กล่าวถึงโครงสร้างเชิงวัฒนธรรมของสังคมไทยว่าเป็นระบบที่อิงกับ
ค่านิยมและประเพณีที่ตกทอดมาแต่โบราณ โดยมีศาสนาพุทธเป็นศูนย์กลาง ทั้งในด้านพิธีกรรมและการ



   

19 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

กำหนดบทบาทของบุคคลในชุมชน รวมถึงการเป็นฐานของการถ่ายทอดคุณค่าทางจริยธรรมและจิตสำนึกของ
คนไทย 

สรุปได้ว่า โครงสร้างของสังคมไทยมีความซับซ้อนและหลากหลาย ครอบคลุมทั้งมิติทางเศรษฐกิจ 
สังคม และวัฒนธรรม โดยยังคงรักษาความสัมพันธ์ในระบบเครือญาติและวัฒนธรรมที่มีรากฐานมาจาก
พระพุทธศาสนา พร้อมทั้งมีการเปลี่ยนแปลงตามบริบทของการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมยุคใหม่ 

ความสำคัญของสังคมไทย 
สังคมไทย มีบทบาทสำคัญในการธำรงรักษาความเป็นอัตลักษณ์และความกลมเกลียวของคนในชาติ 

โดยเฉพาะในบริบทของความเป็นชุมชนที่เชื่อมโยงกับวัฒนธรรมและศาสนา (โชติกา ชัยชนะ และสมเดช นาม
เกตุ, 2568) สังคมไทยถือเป็นระบบที่หล่อหลอมบุคคลให้มีความเป็นระเบียบและยึดถือคุณค่าทางศีลธรรมเป็น
สำคัญ 

เดช ดำรงค์ล่องลอย และจักรวาล สุขไมตรี (2568) กล่าวว่าสังคมไทยเป็นฐานรากของการจัดระเบียบ
วิถีชีวิตและการปฏิบัติตามค่านิยมร่วมของกลุ่มคนในพื้นที่เดียวกัน โดยเฉพาะบทบาทของชุมชนในฐานะกลไก
ขับเคลื่อนเศรษฐกิจและความมั่นคงในระดับท้องถ่ิน 

พระอธิการอินทร์นุช สุวณฺโณ และคณะ (2568) อธิบายว่าสังคมไทยเป็นแหล่งบ่มเพาะวัฒนธรรมที่
หลากหลายและสร้างความร่วมมือในรูปแบบต่าง ๆ เช่น พิธีกรรม ขนบธรรมเนียม และการแบ่งปันทรัพยากร
ร่วมกันในระดับชุมชน ซึ่งช่วยสร้างเสถียรภาพทางสังคม 

สรุปได้ว่า สังคมไทย เป็นรากฐานสำคัญในการส่งเสริมความสามัคคีและการอยู่ร่วมกันอย่างสันติของ
คนไทย รวมถึงการอนุรักษ์และสืบสานวัฒนธรรมที่เป็นเอกลักษณ์ของชาติ ซึ่งมีบทบาทสำคัญต่อการพัฒนาทั้ง
ในด้านเศรษฐกิจและสังคม 

บทสรุป 
จากการศึกษาพบว่า วัดและชุมชนมีบทบาทสำคัญอย่างยิ่งในการสร้างและหล่อหลอมสังคมไทย วัดใน

ฐานะศูนย์กลางทางศาสนาและวัฒนธรรม เป็นแหล่งบ่มเพาะคุณธรรม จริยธรรม และแนวทางการดำรงชีวิตที่
ดีงามของชุมชน ผ่านการประกอบพิธีกรรมทางศาสนา การสืบสานประเพณีท้องถิ่น และการส่งเสริมกิจกรรมที่
สร้างความสามัคคีในสังคม ในขณะเดียวกัน ชุมชนเป็นหน่วยทางสังคมที่ช่วยขับเคลื่อนวัดให้มีบทบาทต่อ
สมาชิกทุกช่วงวัย ทั้งด้านจิตใจ เศรษฐกิจ และสังคม 

พลังแห่งวัฒนธรรมที่ฝังแน่นอยู่ในวิถีชีวิตของคนในชุมชนไทยผ่านบทบาทของวัด ช่วยสร้างความ
มั่นคงและความเข้มแข็งของสังคมในระดับฐานราก โดยเฉพาะในบริบทของการพึ่งพาอาศัยกันและการส่งต่อ
คุณค่าทางวัฒนธรรมจากรุ่นสู่รุ่น ทั้งนี้ วัดและชุมชนยังทำหน้าที่ในการธำรงรักษาอัตลั กษณ์ทางวัฒนธรรม
ท้องถิ่น ตลอดจนส่งเสริมกระบวนการเรียนรู้และพัฒนาศักยภาพของสมาชิกในชุมชนในหลายมิติ 

กล่าวโดยสรุป วัดและชุมชนจึงถือเป็นกลไกสำคัญที่หล่อหลอมและขับเคลื่อนสังคมไทยให้มีความ
มั่นคงและยั่งยืนในระยะยาว โดยเฉพาะในยุคที่สังคมไทยต้องเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงและความท้าทายจาก



   

20 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

กระแสโลกาภิวัตน์ วัดและชุมชนยังคงเป็นเสาหลักในการรักษาและส่งเสริมคุณค่าแห่งวัฒนธรรมไทยให้ดำรง
อยู่ต่อไปได้อย่างมั่นคงและมีพลวัต 
 
องค์ความรู้ใหม่  

องค์ความรู้ใหม่จากการศึกษาบทความ “วัดและชุมชน: พลังแห่งวัฒนธรรมในการสร้างสังคมไทย” ได้
สังเคราะห์ออกมาเป็นโมเดลที่เชื่อมโยงบทบาทของวัดและชุมชนเข้ากับพลังทางวัฒนธรรม ซึ่งส่งผลโดยตรงต่อ
การสร้างและพัฒนาสังคมไทยอย่างยั่งยืน ดังนี้ 

โมเดล 3 เสาหลัก (Three Core Pillars Model) 
เสาที่ 1 วัด (Temple) 

ศูนย์กลางการถ่ายทอดคุณค่าทางศีลธรรมและจริยธรรม แหล่งสืบทอดและส่งต่อมรดกทางวัฒนธรรมและ
พิธีกรรมสถาน ที่บ่มเพาะจิตใจและสร้างความสัมพันธ์ระหว่างสมาชิกในชุมชน 

เสาที่ 2 ชุมชน (Community) 
หน่วยเครือข่ายทางสังคมที่เข้มแข็ง มีการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ระบบพึ่งพาและเสริมสร้างความสามัคคีในระดับ
รากหญ้า ตัวกลางในการเชื่อมโยงระหว่างวัดกับวิถีชีวิตของประชาชน 

เสาที่ 3 พลังแห่งวัฒนธรรม (Cultural Power) 
กลไกการสร้างอัตลักษณ์ของสังคมไทยผ่านการปฏิบัติและสืบสานวัฒนธรรม พลังเชิงสัญลักษณ์ที่หล่อหลอม
ค่านิยมร่วม เช่น ความเคารพ ความมีน้ำใจ ขับเคลื่อนการพัฒนาทั้งในมิติทางจิตใจ สังคม เศรษฐกิจ และ
สิ่งแวดล้อม 

ผลลัพธ์ของโมเดล 
การบูรณาการวัด-ชุมชนเข้ากับพลังแห่งวัฒนธรรมในระดับท้องถิ่นจะช่วยสร้าง "สังคมไทยที่มั่นคง 

ยั่งยืน และเข้มแข็ง" โดยมีวัดเป็นศูนย์กลางทางจิตใจและวัฒนธรรม ชุมชนเป็นเครือข่ายที่เชื่อมโยงพลังเหล่านี้
เข้าด้วยกัน และวัฒนธรรมเป็นพลังสำคัญในการขับเคลื่อนการพัฒนาสังคมไทยในทุกมิติ 

 
  



   

21 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

ภาพที่1 โมเดล 3 เสาหลัก (Three Core Pillars Model) 
 



   

22 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

เอกสารอ้างอิง 
กิติภูมิสมชาด มัทธุจดั, และ อุทัย สติมั่น. (2567). การขับเคลื่อนสิทธิมนุษยชนบนฐานบ้าน วัด โรงเรียน 

(บวร): กรณีศึกษาวดัสวนแก้ว. วารสารสันติศกึษาปริทรรศน์ มจร, 12(6), 2564-2576. 
กฤษฎา ณ หนองคาย และคณะ. (2567). ปัจจัยความสำเรจ็ในการดำเนินงานตามหลักปรัชญาของเศรษฐกิจ

พอเพียงขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น: กรณีศกึษาจังหวัดหนองบัวลำภแูละอุดรธานี. วารสาร
มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวทิยาลัยมหาสารคาม, 43(2), 218-231. 

ขันทอง วัฒนะประดิษฐ์. (2567). Pixel Krungkaow: กลไกการเสริมสร้างพลังอำนาจทางสังคมเพือ่พัฒนา
เมืองพหุวัฒนธรรมแห่งความสุข. วารสารวิจัยและวิชาการบวรพัฒน์, 2(2), 1-19. 

จักรวาล เหมือนแจ่ม. (2568). การเคลื่อนไหวทางการเมืองของชนชั้นรากหญ้ากับทิศทางประชาธปิไตยใน
อนาคต. วารสารสหวิทยาการนวัตกรรมปรทิรรศน์, 8(1), 301-315. 

จิราพัชร วงศาโรจน์ และคณะ. (2567). บทบาทของพระสงฆ์ที่มีต่อการพฒันาเยาวชนในอำเภอปากท่อ 
จังหวัดราชบุรี. วารสารบวรสหการศึกษาและมนุษยสังคมศาสตร์, 5(1), 233-243. 

ชาญชัย จิตรเหล่าอาพร. (2568). ความสัมพันธร์ะหว่างระบบราชการกับการคอร์รัปชัน. วารสารวชิาการไทย
วิจัยและการจัดการ, 5(3), 87-103. 

เดชดำรงค์ ล่องลอย และ จักรวาล สุขไมตรี. (2568). การบริหารจดัการนำ้เสียในเขตองค์กรปกครองส่วน
ท้องถิ่นในประเทศไทย. วารสารสหศาสตร์การพฒันาสังคม, 3(2), 58-71. 

ธัณยพงศ ์สารรัตน ์และคณะ. (2568). การวิเคราะห์อิทธิพลของพระพุทธราชภัฏมุนีศรีสะเกษกับการพัฒนา
จิตใจและปัญญาในมหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ. วารสารคณะครศุาสตร์ มหาวทิยาลัยราชภัฎศรีสะ
เกษ, 4(2), 29-50. 

ประพจน์ แย้มทิม และคณะ. (2568). ภาวะผู้นำเชิงสร้างสรรค์ของคณาจารย์ที่ส่งผลต่อประสิทธิผลการศกึษา
ของนักศึกษาสาขาวิชาการบริหารการศึกษา มหาวิทยาลัยกรุงเทพธนบุรี. วารสารสังคมพัฒนาศาสตร์, 
8(2), 91-104. 

พศิน สินมา และพระศรวีินยาภรณ์. (2568). ววิฒันาการงานนวกรรมในพระพทุธศาสนาเถรวาท. วารสารเสียง
ธรรมจากมหายาน, 11(1), 304-314. 

พระครูสังฆรักษ์เอกลักษณ์ อชิโต. (2568). การบริหารจดัการวดัเพื่อการทอ่งเที่ยวเชิงวัฒนธรรมอยา่งยั่งยืน. 
วารสารพุทธนวัตกรรมและการจดัการ, 8(2), 1-14. 

พระนพดล สุทธิธัมโม (มูล ทาดี) และคณะ. (2568). การพัฒนาทักษะการใช้ภาษาอังกฤษเพื่อการสื่อสาร
สำหรับพระภิกษุสามเณร. วารสารวิจยวชิาการ, 8(2), 315-330. 

พระปลัดเกื้อกูล สุภนนฺโท และคณะ. (2567). แนวทางการพัฒนาวัดให้เป็นแหล่งเรียนรู้วัฒนธรรมไทย.วารสาร
บวรสหการศกึษาและมนุษยสังคมศาสตร์, 5(3), 713-722. 

พระเทพปิยสีโล (พึ่ง ทองคำ) และ ศิริโรจน์ นามเสนา. (2568). วธิีการพึ่งพระรตันตรัยในชีวติประจำวัน. 
วารสารวิจยวชิาการ, 8(2), 331-346. 



   

23 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

พระไพฑูรย์ คมฺภีรปญฺโญ (บัวเงิน) และคณะ. (2568). วิเคราะห์ความเชือ่และพิธีกรรมการบูชาพระธาตุนาง
เพ็ญที่มีผลต่อวิถีชีวติของชุมชนวัดเกาะแก้ว อำเภอเพ็ญ จังหวัดอดุรธานี. วารสารสหศาสตร์การ
พัฒนาสังคม, 3(2), 1-16. 

พระมหาอำพล ธนปญฺโญ (ชัยสารี) และคณะ. (2567). บทบาทของวัดทางพระพุทธศาสนาในมติกิารเป็น
อุทยานการศึกษา. วารสารปัญญาปณิธาน, 9(2), 1-14. 

พระอธกิารอินทร์นุช สุวณฺโณ และคณะ. (2568). การมีส่วนรว่มในการอนรุักษ์ศิลปะวัฒนธรรมท้องถ่ินของ
พระสงฆ์. วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม, 3(1), 137-157. 

มณีจันทร์ ยืนคง และคณะ. (2568). การจัดการผลิตที่ส่งผลต่อต้นทุนการปลูกข้าวโพดพันธุ์ข้าวเหนียวชมพู
ของกลุ่มวิสาหกิจชุมชนผู้ปลูกข้าวโพดบ้านหนองบัว อำเภอบ้านฝาง จังหวัดขอนแก่น. 
วารสารวิชาการและวจิัย มหาวิทยาลัยภาคตะวันออกเฉียงเหนือ, 15(1), 159-168. 

เฉลิมชัย วัดจัง. (2567). การสร้างระเบียบและการตอบโต้ วาทกรรมวา่ด้วยที่ดินระหว่างรัฐและขบวนการ
เกษตรกรรายย่อย. วารสารพัฒนศาสตร์ วทิยาลัยพัฒนศาสตร์ ป๋วย อึ๊งภากรณ์ 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 7(2), 95-109. 

เสาวณิต จุลวงศ์. (2567). กวีนิพนธ์ไทยในยุคสังคมทุนนิยม พ.ศ. 2531-2560. วารสารศิลปศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 24(3), 147-178. 

วชิรวทิย์ บัวขาว และคณะ. (2567). การทำบุญสิบสองเดือนของชาวไทยพุทธ: วัดพระธาตุวรมหาวิหาร 
จังหวัดนครศรีธรรมราช. วารสารวิชาการสังคมมนุษย์ มหาวิทยาลัยราชภฏันครศรีธรรมราช, 14(2), 
135-153. 

โชติกา ชัยชนะ และ สมเดช นามเกตุ. (2568). พทุธิปัญญา...พระพุทธเจ้า. วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม, 
3(1), 345-361. 
 

 
 
 
 

 



   

24 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

แนวทางการบริหารจัดการสำนักปฏิบัติธรรมด้วยหลักอิทธิบาท 4 
The Guidelines for Managing a Meditation Center Based on the Four 

Bases of Success (Iddhipada 4) 
 

วงศธร แก่นสิงห์ 
Wongsathorn Kaensingh 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
*Corresponding Author Email: suniysukhwngs@gmail.com 

(Received: 25 February 2025, Revised: 14 April 2025, Accepted: 14 April 2025) 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาและนำเสนอแนวทางการบริหารจัดการสำนักปฏิบัติธรรมโดยใช้

หลักอิทธิบาท 4 ซึ่งประกอบด้วย ฉันทะ (ความพอใจ), วิริยะ (ความเพียร), จิตตะ (ความตั้งใจ) และวิมังสา 
(การพิจารณา) เพื่อพัฒนาและปรับปรุงการดำเนินงานของสำนักปฏิบัติธรรมอย่างมีประสิทธิภาพและยั่งยืน 
การวิจัยครั้งนี้เน้นการวิเคราะห์แนวทางการนำหลักธรรมดังกล่าวมาประยุกต์ใช้ในบริบทการบริหารจัดการ
องค์กรศาสนา ซึ่งพบว่า การสร้างฉันทะในองค์กรสามารถช่วยเสริมสร้างแรงจูงใจให้บุคลากรมีความรักและ
ศรัทธาในงานปฏิบัติธรรมและการเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยการกำหนดวิสัยทัศน์และพันธกิจที่ชัดเจน 
รวมถึงการส่งเสริมค่านิยมองค์กรที่สนับสนุนการทำงานร่วมกันอย่างมีเป้าหมาย ในส่วนของการนำหลักวิริยะ
มาใช้ พบว่า การสร้างระบบการทำงานที ่มีโครงสร้างชัดเจนและการกำหนดแนวทางปฏิบัติที ่สามารถ
ประเมินผลได้ จะช่วยให้บุคลากรมีความมุ่งมั่นในการทำงานและสามารถรับมือกับอุปสรรคต่าง ๆ ได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ การนำจิตตะเข้ามาเสริมสร้างสมาธิและการมีส่วนร่วมของบุคลากรนั้นจะช่วยเพิ่มความผูกพัน
และความรับผิดชอบต่อหน้าที่ ซึ่งสามารถทำได้ผ่านการจัดกิจกรรมเสริมสร้างสมาธิ การประชุมเชิงปฏบิัติการ 
และการฝึกอบรมเพื่อพัฒนาทักษะต่าง ๆ ในการบริหารจัดการสำนักปฏิบัติธรรม สุดท้ายนี้ การใช้วิมังสาใน
การประเมินผลและปรับปรุงการดำเนินงานอย่างต่อเนื่อง จะช่วยให้สำนักปฏิบัติธรรมสามารถพัฒนาคุณภาพ
ของการจัดกิจกรรมทางธรรมะและการบริหารจัดการภายในได้ดียิ่งขึ้น โดยการเก็บข้อมูลจากการประเมินผล
มาวิเคราะห์เพื่อปรับปรุงกระบวนการทำงาน เช่น การปรับปรุงแผนการดำเนินงาน การพัฒนาระบบการ
จัดการ และการนำนวัตกรรมใหม่ ๆ มาปรับใช้ในกระบวนการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ทั้งนี้เพื่อให้สำนักปฏบิัติ
ธรรมสามารถตอบสนองต่อความต้องการของชุมชนและผู้ปฏิบัติธรรมได้อย่างมีประสิทธิภาพ จากการศึกษา
พบว่า องค์ความรู้ใหม่เน้นการพัฒนาศักยภาพบุคลากรด้วยหลักฉันทะ วิริยะ จิตตะ และวิมังสา โดยสร้างแรง
บันดาลใจ วางแผนงานที่ยืดหยุ่น เสริมสร้างความผูกพันในองค์กร และประเมินผลเพื่อพัฒนานวัตกรรมอย่าง
ต่อเน่ือง ตอบสนองเป้าหมายร่วมกันและความต้องการของชุมชน. 
 คำสำคัญ: การบริหารจัดการสำนักปฏิบัติธรรม, หลักอิทธิบาท 4 

 

mailto:suniysukhwngs@gmail.com


   

25 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

 
Abstract 

This article aims to study and propose a management approach for Dhamma 
practice centers based on the Four Iddhipadas,  comprising Chanda (aspiration), Viriya 
(perseverance), Citta (concentration), and Vimamsa (evaluation). These principles are applied 
to enhance and improve the efficiency and sustainability of the centers' operations. The 
research focuses on analyzing how these Dhamma principles can be integrated into the 
organizational management of religious institutions. The findings indicate that fostering 
Chanda within the organization helps motivate staff by cultivating a love and faith in their 
work related to Dhamma practice and dissemination of Buddhism. This can be achieved 
through clear vision and mission statements and promoting organizational values that 
support purposeful collaboration. 

In terms of implementing Viriya, it was found that creating a well -structured work 
system and establishing clear guidelines that can be evaluated help staff remain committed 
to their tasks and effectively handle various challenges. Incorporating Citta into  the 
management practices, which focuses on enhancing concentration and staff engagement, 
further strengthens their commitment and responsibility. This can be facilitated through 
activities such as meditation sessions, workshops, and training programs aimed at developing 
various skills necessary for managing Dhamma practice centers. 

Lastly, the application of Vimamsa in continuous evaluation and improvement 
processes enables Dhamma practice centers to enhance the quality of their religious 
activities and internal management. Collecting and analyzing data from evaluations helps 
refine work processes, such as revising operational plans, improving management systems, 
and incorporating innovative practices in the dissemination of Buddhism. This allows the 
centers to better meet the needs of the community and practitioners effectively. 

The new body of knowledge focuses on developing personnel potential through the 
principles of Chanda, Viriya, Citta, and Vimamsa by inspiring motivation, implementing flexible 
planning, fostering organizational engagement, and continuously evaluating outcomes to 
drive innovation and meet shared goals and community needs. 
 Keywords: Management of Dhamma Practice Centers, Four Iddhipadas 

 
  



   

26 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

บทนำ 
สำนักปฏิบัติธรรมถือเป็นหน่วยงานสำคัญที่มีบทบาทในการส่งเสริมและพัฒนาจิตวิญญาณของ

ประชาชนในสังคม โดยเฉพาะในสังคมไทยที่มีรากฐานความเชื่อทางพุทธศาสนาลึกซึ้ง การบริหารจัดการสำนัก
ปฏิบัติธรรมที่มีประสิทธิภาพนั้นจำเป็นต้องอาศัยหลักธรรมจากพุทธศาสนา หนึ่งในแนวทางที่ได้รับความนยิม
คือ "หลักอิทธิบาท 4" ซึ่งประกอบด้วย ฉันทะ (ความพอใจในงาน) วิริยะ (ความขยันหมั่นเพียร) จิตตะ (ความ
เอาใจใส่) และวิมังสา (การพิจารณาทบทวน) (จิราพันธ์ วิไลพันธ์ และทนง ทศไกร , 2024) หลักธรรมนี้มี
ประสิทธิภาพในการเป็นเครื่องมือบริหารจัดการบุคลากรและส่งเสริมการทำงานให้สำเร็จลุล่วงตามเป้าหมาย 

การนำหลักอิทธิบาท 4 มาประยุกต์ใช้ในบริบทของสังคมยุคใหม่ นอกจากจะช่วยเพิ่มประสิทธิภาพ
การทำงานแล้ว ยังสอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ต้องการองค์กรที่ยืดหยุ่น มีความพร้อมในการ
พัฒนาตนเอง และสามารถปรับตัวต่อความต้องการของประชาชนได้ดี (สุวัจชัย มงคลธง และพงษ์เทพ ล้อ
ประเสริฐ, 2024) การใช้หลักอิทธิบาทในการบริหารสำนักปฏิบัติธรรมจึงนับว่าเป็นวิธีการหนึ่งที่สามารถ
ประยุกต์หลักคำสอนทางพุทธศาสนาสู่การพัฒนาสังคมสมัยใหม่อย่างมีประสิทธิภาพ โดยไม่เพียงแต่ให้ผลด้าน
การปฏิบัติทางจิตวิญญาณ แต่ยังส่งเสริมการทำงานร่วมกันในองค์กรให้มีคุณภาพยิ่งข้ึน 

ในแง่มุมของการประยุกต์ใช้หลักอิทธิบาทในสังคมปัจจุบัน หลายการศึกษาพบว่า การบริหารจัดการ
ด้วยหลักนี้สามารถช่วยแก้ไขปัญหาที่เกิดจากความเปลี่ยนแปลงของสังคมและสภาพแวดล้อมได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ (จิรัตติกาล สุข สิงห์, 2022) องค์กรที่นำหลักอิทธิบาทมาปรับใช้สามารถตอบสนองต่อความ
ต้องการของสังคมได้ดีขึ้น รวมถึงสามารถเสริมสร้างทักษะที่จำเป็นสำหรับบุคลากรในการทำงานอย่างมี
ประสิทธิภาพและมีจิตสำนึกที่ดีต่อสังคม 

 
แนวคิดเกี่ยวกับการบริหารตามหลักอิทธิบาท 4 

แนวคิดเกี่ยวกับการบริหาร 
แนวคิดด้านการบริหารจัดการมีหลากหลายที่ถูกนำมาใช้เพื่อปรับปรุงประสิทธิภาพในองค์กรและ

การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ แนวคิดเกี่ยวกับการบริหารงานที่สำคัญอย่างหนึ่งคือการปรับใช้หลักการบริหารที่
เรียกว่า "Lean Construction" ในการลดต้นทุนและเพิ่มประสิทธิภาพการทำงาน โดยเฉพาะในธุรกิจก่อสร้าง 
ที่เน้นการลดของเสียและเพิ่มคุณภาพของงาน ซึ่งแนวคิดนี้ยังสามารถประยุกต์ใช้กับงานบริหารทั่วไปได้โดย
เน้นที่ความคุ้มค่าและประสิทธิภาพสูงสุด (Naiyananon, 2024)  

อ ีกหน ึ ่ งแนวค ิดสำค ัญค ือการใช ้กรอบการบร ิหารตาม "McKinsey 7-S Framework" ซึ่ ง
ประกอบด้วยองค์ประกอบ 7 ประการที่สำคัญ ได้แก่ กลยุทธ์ โครงสร้าง ระบบ รูปแบบการทำงาน ทักษะ 
ค่านิยมร่วมกัน และทักษะของพนักงาน แนวคิดนี้มุ ่งเน้นให้ผู ้บริหารสามารถปรับเปลี่ยนการทำงานให้
สอดคล้องกับเป้าหมายและคุณค่าร่วมกันในองค์กร (Yuenyong and Silphiphat, 2024)  

แนวคิดการบริหารเชิงจริยธรรมและการกำกับดูแลที่ดี (Good Governance) ก็เป็นอีกหนึ่งแนวคิด
ที่ได้รับการยอมรับในสังคมปัจจุบัน ซึ่งเป็นแนวทางการบริหารที่เน้นความโปร่งใสและการมีส่วนร่วมของผู้มี



   

27 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

ส่วนได้ส่วนเสีย การบริหารตามหลักการธรรมาภิบาลนี้ช่วยเสริมสร้างความเชื่อมั่นและส่งเสริมการมีจริยธรรม
ในการบริหารงานองค์กร (วงศ์วานิช รัมภกาภรณ์, 2018)  

สรุปได้ว่า แนวคิดเกี่ยวกับการบริหารคือกระบวนการในการวางแผน การจัดองค์กร การสั่งการ และ
การควบคุม เพื่อให้บรรลุเป้าหมายขององค์กรอย่างมีประสิทธิภาพและประสิทธิผล ผู้บริหารต้องมีทักษะในการ
ตัดสินใจ การแก้ปัญหา และการสื่อสารที่ดี เพื่อสร้างความร่วมมือในทีมงาน  

ความหมายของการบริหาร 
คำว่าบริหาร มาจากภาษาบาลีว่า ปริหาร มาจากศัพท์ว่า ปริ แปลว่า รอบและ หร ธาตุในความ

นำไปดังนั้น คำว่า บริหาร จึงแปลว่า นำไปโดยรอบ อีกสำนวนหนึ่ง คำว่า บริหาร แปลว่าอ้อมหนี , หลีกหนี, 
หลบหนี ดังในประโยคภาษาบาลีว่า “ปฌฺหํ ปริหริตํ สมตฺโถ” แปลว่า ผู้สามารถเพื่อการออมหนี หลีกหนี หลบ
ซึ่งปัญหา หรือแปลว่า ผู้สามารถบริหารปัญหา และนำปัญหาไปโดยรอบหรือกำจัดปัญหาให้หมดสิ้นไป คำว่า
บริหาร แปลมาจากภาษาอังกฤษว่า Administrator และ Administration แปลความหมายคือ การปกครอง 
ดำเนินการ อำนวยการ จัดการจัดให้วาง ส่งเสริม และบำรุง (สิรภพ เหล่าลาภะ, 2545) 

การให้คำนิยามของคำว่า “การบริหาร” มีผู้ให้ความหมายต่างกัน ขึ้นอยู่กับจุดประสงค์การใชค้วาม
คิดเห็น และความเข้าใจที่แตกต่างกัน ไม่มีคำใดเป็นมาตรฐานหรือเป็นที่ยอมรับกันโดยทั่วไปแต่ละคำให้
ความหมายและความเข้าใจแก่ผู้ใช้ในลักษณะเดียวกัน เช่น การบริหารคือกระบวนการที่ทำให้งานสำเร็จลงโดย
การใช้ทรัพยากรบุคคลและวัตถุเข้าด้วยกันเพื่อบรรลุเป้าหมายขององค์การนั้น (สมภพ สุกช่วง, 2541) 

สังคมไทยในยุคสมัยต่างๆ เมื ่อมีองค์การเกิดขึ้น จึงมีความจำเป็นที่จะต้องมีการจัดกิจกรรมที่
คนทำงานร่วมกันจะได้ปฏิบัติหน้าที่ให้บรรลุจุดมุ่งหมายเดียวกันอย่างมีประสิทธิภาพ  โดยเฉพาะอย่างยิ่งโลก
ยุคโลกาภิวัตน์ที่มีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา กระบวนการการเข้าไปดูแลงานในด้านต่างๆ จึงจำเป็นตอ้งมี
การปรับเปลี่ยนให้เหมาะสมกับยุคสมัยใหม่ อันจะทำให้การจัดการงานนั้นๆสำเร็จลุล่วงไปด้วยดี  (สุรพล สุยะ
พรหมและคณะ, 2555.) 

การบริหารงาน เป็นการบริหารให้ทุกคนได้ทำงานอย่างมีประสิทธิภาพและมีงานทำตามความถนัด
ภาษาอังกฤษใช้คำว่า “Put the right man on the right job.” หลักการจัดการงานให้เหมาะสมกับคนเป็น
เรื่องที่ยากเพราะงานบางแผนกมีคนจำนวนมากกว่างานจึงจำเป็นต้องบริหารจัดการให้เหมาะสมและลงตัว  

(อดิศร เพียงเกษ, 2551) 
การที่ผู้บริหารวางแผนจัดองค์กรการนำและควบคุมการทำงานให้บรรลุวัตถุประสงค์ขององค์การ  

(Dessler, G., 2011) 
จำเป็นต้องทำโดยมีหลักเกณฑ์ซึ่งกำหนดจากการวิเคราะห์ศึกษาโดยรอบคอบ ทั้งนี้เพื่อให้มีวิธีที่ดี

ที่สุดในอันที่จะก่อให้เกิดประสิทธิภาพในการผลิตมากยิ่งขึ้นเพื่อประโยชน์สำหรับทุกฝ่ายที่เกี่ยวข้อง  (Taylor, 
F.W., 2002) 

ในส่วนของพุทธวิธีการบริหารได้ให้ความหมายของการบริหารว่าเป็นการทำงานให้สำเร็จโดยอาศัย
คนอื่น (Getting things done through other people) เมื่อว่าตามคำนิยามนี้การบริหารในพระพุทธศาสนา



   

28 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

เริ่มมีขึ้นเป็นรูปธรรมสองเดือนนับจากวันที่พระพุทธเจ้าตรัสรูน้ั้นคือวันอาสาฬหบูชา เมื่อพระพุทธเจ้าทรงแสดง
พระธรรมเทศนาเป็นเรื่องแรกแก่ปัญจวัคคีย์ซึ่งทำให้เกิดพระลังฆรัตนะขึ้น เมื่อมีพระสังฆรัตนะเป็นสมาชิกใหม่
เกิดขึ้นในพระพุทธศาสนาอย่างนี้ดำรงสืบมา ต่อมาจนถึงปัจจุบันนับเป็นเวลากว่า2,500ปีเป็นข้อมูลให้เราได้
ศึกษาเรื่องพุทธวิธีการบริหารนอกจากนี้ยังมีพุทธพจน์ที่เกี่ยวเนื่องกับการบริหารกระจายอยู่ในพระไตรปิฎก 
การศึกษาพุทธพจน์เหล่านั้นก็จะทำให้ทราบถึงพุทธวิธีการบริหาร การศึกษาพุทธวิธีการบริหารในครั้งนี้ขอให้
หน้าที่ของนักบริหารเป็นกรอบในการพิจารณา หน้าที่ (Function) ของนักบริหารมีอยู่ 5 ประการ (พระธรรม
โกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2549) 

นอกจากนี้การบริหารเกี่ยวข้องกับความถนัดหรือทักษะส่วนบุคคลอันได้แก่การวางแผน การจัด
องค์การ การสั่งการ และการควบคุม รวมถึงการใช้ทรัพยากรอื่นๆ เพื่อความสำเร็จขององค์กรที่กำหนดไว้ ส่วน
การบริหารนั้นเป็นแนวทางหรือวิธีการที่ผู ้บริหารใช้ในการปฏิบัติหน้าที่ให้องค์กรบรรลุวัตถุประสงค์และ
เป้าหมายที่กำหนดไว้ (ประพันธ์ สุรีหาร, 2547) และบูรณาการเชื่อมโยงองค์ประกอบที่สำคัญของเครือข่าย 7 
ประกอบร่วมด้วย (เกรียงศักดิ์ เจริญวงศ์ศกัดิ์, 2543) 

เป็นการกำหนดแนวทางหรือนโยบาย การสั่งการ การอำนวยการการสนับสนุน และการตรวจสอบ
เพื่อให้ผู้ปฏิบัติสามารถดำเนินการให้ได้ตามวัตถุประสงค์หรือเป้าหมายที่ได้ถูกกำหนดไว้ตามความต้องการ   
(มลลิกา ต้นสน, 2544 : 10) อีกทั้งยังเป็นเรื่องของการนำเอากฎหมายและนโยบายต่างๆ เพื่อนำไปปฏิบัติให้
เกิดผลด้วยความเที่ยงธรรมและมีประสิทธิภาพตามหลักเกณฑ์ที่วางไว้ (พิทยา บวรวัฒนา, 2546) 

การบริหาร จึงหมายถงึการดำเนินงานให้บรรลุวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้โดยอาศัยปัจจัยทั้งหลาย ได้แก่คน
เงินวัสดุสิ่งของเป็นอุปกรณ์การบริหาร (Koontz, H, 1993) อีกทั้งยังเป็นการดำเนินกิจกรรมร่วมกันโดย
ผู้บริหารและสมาชิกในองค์กรเพื่อให้บรรลุวัตถุประสงค์อย่างมีประสิทธิภาพด้วยการใช้ทรัพยากรและ
เทคโนโลยีให้เกิดประโยชน์สูงสุด (รุจิร์ ภู่สาระและจันทนี สงวนนาม, 2545) รวมไปถึงการใช้ศาสตร์และศิลปิน
นำเอาทรัพยากรบริหารมาประกอบเป็นกระบวนการบริหารให้บรรลุวัตถุประสงค์ที ่กำหนดไว้อย่างมี
ประสิทธิภาพ ซึ่งทำให้มองเห็นลักษณะของการบริหารได้ดังนี้ การบริหารย่อมมีวัตถุประสงค์การบริหารอาศัย
ปัจจัยบุคคลเป็นสำคัญ การบริหารต้องใช้ทรัพยากร การบริหารเป็นองค์ประกอบพื้นฐานการบริหารมีลักษณะ
การดำเนินการที่เป็นกระบวนการ การบริหารเป็นการดำเนินงานร่วมกันของกลุ่มคนการบริหารอาศัยความ
ร่วมมือร่วมใจของบุคคลและของกลุ่มคน และการบริหารมีลักษณะเป็นการร่วมมือดำเนินการอย่างมีเหตุผล 
(สมพงษ์ เกษมสิน, 2543) 

สรุปได้ว่า การบริหารหมายถึงกระบวนการในการวางแผน การจัดระเบียบ การนำ และการควบคุม
ทรัพยากรต่าง ๆ ทั้งบุคคล งบประมาณ และวัสดุอุปกรณ์ เพื่อให้บรรลุวัตถุประสงค์ที่ตั ้งไว้ในองค์กรหรือ
โครงการ การบริหารประกอบด้วยการตัดสินใจเชิงกลยุทธ์ การจัดสรรทรัพยากรอย่างมีประสิทธิภาพ และการ
สร้างแรงจูงใจให้กับทีมงานเพื่อให้ทำงานได้อย่างมีประสิทธิผล โดยมีเป้าหมายเพื่อเพิ่มประสิทธิภาพการ
ดำเนินงานและสร้างความสำเร็จให้กับองค์กรในระยะยาว 

 



   

29 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

แนวคิดเกี่ยวกับสำนักปฏิบัติธรรม 
 ความเป็นมาของสำนักที่ปฏิบัติธรรม 
การบริหารจัดการเพื่อพัฒนาสถานปฏิบัติธรรมให้เป็นไปตามพระธรรมวินัยและมีความครบถ้วนด้วย

องค์ประกอบสัปปายะ 7 ประการนั้น เป็นแนวทางสำคัญที่ช่วยให้สถานที่ปฏิบัติธรรมเอื้อต่อการปฏิบัติธรรม
อย่างสงบและสมบูรณ์ (พระราชรัตนมุนี, 2538) ซึ่งสัปปายะทั้ง 7 ประกอบด้วย 

1.อาวาสสัปปายะ ที่อยู่อาศัยที่ร่มรื่น สงบสุข สร้างบรรยากาศที่ผ่อนคลายและร่มเย็น ทำให้วัดเป็น
ศูนย์กลางทั้งทางวัตถุและจิตใจสำหรับชุมชน 

2.โคจรสัปปายะ เส้นทางบิณฑบาตที่เหมาะสม มีชุมชนใกล้เคียงที่เพียงพอต่อการจัดหาอาหารโดย
ไม่ห่างไกลเกินไป 

3.ภัสสสัปปายะ: การสื่อสารที่เหมาะสม เน้นการสนทนาในเรื่องที่มีคุณค่า เช่น กถาวัตถุ 10 และ
การพูดคุยที่กระชับและพอดี 

4.บุคคลสัปปายะ การมีบุคคลแวดล้อมที่เป็นกัลยาณมิตร อันได้แก่ พระภิกษุ สามเณร อุบาสก และ
อุบาสิกา ซึ่งช่วยสนับสนุนการปฏิบัติธรรม 

5.โภชนสัปปายะ อาหารที่เพียงพอและเหมาะสม โดยคำนึงถึงสุขภาวะและการจัดสวัสดิการอาหารที่
เป็นประโยชน์ต่อผู้ปฏิบัติธรรม 

6.อุตุสัปปายะ สภาพอากาศที่เหมาะสม ไม่ร้อนหรือหนาวเกินไป เป็นสภาพแวดล้อมที่เอื้อต่อการ
ปฏิบัติธรรมอย่างผ่อนคลาย 

7.อิริยาปถสัปปายะ ท่วงท่าที่สบายเหมาะสม เช่น การเดินจงกรมหรือการนั่งสมาธิ ซึ่งเป็นการจัด
อิริยาบถที่สอดคล้องกับการฝึกฝนจิตและร่างกาย 

การจัดการสถานปฏิบัติธรรมให้สมบูรณ์ตามหลักสัปปายะทั้ง 7 นี้ จะช่วยสร้างสภาพแวดล้อมที่เอื้อ
ต่อการพัฒนาจิตใจและการปฏิบัติธรรมอย่างแท้จริง 

สรุปได้ว่า สำนักปฏิบัติธรรมเป็นสถานที่หรือกลุ่มที่มุ่งเน้นการฝึกฝนและปฏิบัติธรรมตามหลักคำ
สอนของศาสนา โดยเฉพาะศาสนาพุทธ มีประวัติความเป็นมายาวนานในวัฒนธรรมเอเชีย เช่น ในไทย มักจะมี
วัดหรือศูนย์ปฏิบัติธรรมที่จัดกิจกรรมการปฏิบัติวิปัสสนา สมาธิ และการฟังธรรม เพื่อให้ผู้เข้ าร่วมได้ฝึกสติ 
สมาธิ และปัญญา โดยสำนักเหล่านี้จะมีอาจารย์หรือพระที่มีประสบการณ์คอยแนะนำและชี้แนะแนวทางการ
ปฏิบัติที่ถูกต้อง ทั้งนี้ยังมีการแบ่งแยกตามสายปฏิบัติต่าง ๆ เช่น สายป่าหรือสายเมือง ซึ่งแต่ละสายจะมี
แนวทางและวิธีการปฏิบัติที่แตกต่างกันไปตามคำสอนของครูบาอาจารย์ผู้ก่อตั้ง 
ความหมายของสำนักปฏิบัติธรรม 

แม้ในคัมภีร์พระไตรปิฎกจะไม่ได้กล่าวถึงคำว่า “สำนักปฏิบัติธรรม” โดยตรง แต่มีการใช้คำที่
ใกล้เคียง เช่น “สำนักพระพุทธเจ้า” หรือ “สำนักป่าอิสิปตนมฤคทายวัน” ซึ่งเป็นสถานที่ปฏิบัติธรรมในสมัย
พุทธกาลที่มีลักษณะร่มรื่น ท่ามกลางธรรมชาติ เหมาะสำหรับการบำเพ็ญเพียรและพัฒนาจิตใจ ดังที่พระพุทธ
องค์ตรัสถึงความร่มรื่นสงบเงียบของสถานที่ เช่น เขาคิชฌกูฏและป่าโคตมนิโครธ ซึ่งเอื้อต่อการปฏิบัติธรรม  



   

30 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

“สำนักปฏิบัติธรรม” หมายถึง สถานที่ที่สนับสนุนการฝึกฝนและปฏิบัติธรรมอย่างเต็มรูปแบบ 
มุ่งเน้นการเจริญสมาธิและปัญญา เพื่อขจัดรากเหง้าแห่งทุกข์ เช่น อวิชชา (พระธรรมโกศาจารย์ พุทธทาสภิกขุ, 
2542: 156) อีกทั้งยังเป็นพื้นที่ให้ผู้คนได้นำธรรมะมาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน โดยพิจารณาถึงการบริโภค 
การใช้สอย และการครอบครองเพื่อมุ่งให้เกิดความเข้าใจในคุณค่าแท้ ที่ส่งผลดีทั้งต่อตนเองและผู้อื่น (พระ
ธรรมปิฎก ป.อ. ปยุตฺโต, 2538) 

สรุปได้ว่า สำนักปฏิบัติธรรมคือสถานที่ที่จัดขึ้นเพื่อการฝึกฝนและปฏิบัติตามคำสอนของศาสนา 
โดยเฉพาะในพุทธศาสนา เน้นการเจริญสติ สมาธิ และปัญญา เพื่อเข้าถึงสัจธรรมและพัฒนาจิตใจให้สงบ 
สำนักเหล่านี้มักมีการฝึกปฏิบัติ เช่น นั่งสมาธิ เดินจงกรม และฟังธรรม โดยมีพระภิกษุหรือผู้รู้ในธรรมะให้
คำแนะนำ เพื่อให้ผู้ปฏิบัติพัฒนาจิตใจและความรู้สึกตัวอย่างต่อเน่ือง 
เกณฑ์มาตรฐานสำนักปฏิบัติธรรมตามกฎเถรสมาคม 

มหาเถรสมาคมมีนโยบายให้คณะสงฆ์ของแต่ละจังหวัดพิจารณาคัดเลือกวัดที่มีความเหมาะสมใน
ด้านวิปัสสนาธุระ เสนอขอจัดตั้งเป็นสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดให้ครอบคลุมทุกจังหวัดการจัดตั้งสำนัก
ปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดนั้นต้องดำเนินการตามความในข้อ 5 แห่งระเบียบมหาเถรสมาคมว่ าด้วยการจัดตั้ง
สำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัด พ.ศ. 2543 ได้ระบุไว้ว่า “การจัดตั้งสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดให้เจ้า
คณะจังหวัดเป็นประธานประชุมคณะกรรมการจัดตั้งสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดคัดเลือกวัดที่เหมาะสมให้
เจ้าอาวาสที่จัดตั้งสำนักปฏิบัติธรรมยื่นหนังสือขอจัดตั้งตามแบบของสำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติเสนอ
คณะกรรมการจัดตั้งสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดพิจารณาแล้วให้ประธานคณะกรรมการรายงานเสนอเจ้า
คณะภาคและเจ้าคณะใหญ่พิจารณาเสนอมหาเถรสมาคมพิจารณาอนุมัติเพื่อมีพระบัญชาการตั้งสำนักปฏิบัติ
ธรรมให้สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติขึ้นทะเบียนเป็นสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัด” (กองพุทธศาสนา 
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2554) 

 
แนวคิดเกี่ยวกับอิทธิบาท 4 

ความหมายของอิทธิบาท 4 
อิทธิบาทแยกออกเป็นอิทธิ แปลว่า ความสำเร็จบาท แปลว่า ฐาน เชิงรอง ดังนั้น อิทธิบาทจึงแปลว่า

รากฐานแห่งความสำเร็จซึ่งมี 4 อย่าง คือ ฉันทะ วิริยะ จิตตะ และวิมีงสา (พุทธทาสภิกขุ, 2537) อิทธิบาท 4 
เป็นหลักธรรมที่ประกอบด้วยคุณธรรม 4 ประการที่นำไปสู่ความสำเร็จ โดยเน้นการพัฒนาจิตใจและการปฏิบัติ
ที่มั่นคง ซึ่งประกอบด้วย 1. ฉันทะ (Chanda) คือความพอใจและมุ่งมั่นในสิ่งที่ทำ, 2. วิริยะ (Viriya) คือความ
เพียรที่ไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค, 3. จิตตะ (Citta) คือความตั้งใจและสมาธิ และ 4. วิมังสา (Vimamsa) คือการ
พิจารณาและปรับปรุงตนเองอย่างมีเหตุผล หลักธรรมเหล่านี้สามารถนำไปปรับใช้ในการพัฒนาตนเองและการ
ทำงานเพื่อให้บรรลุเป้าหมายได้อย่างมีประสิทธิภาพ (มลธิดา อุบลรัตน์, 2022) 

อิทธิบาท 4 เป็นหลักธรรมที่ไม่เคยล้าสมัยหรือหลักธรรมอันเป็นหลักแห่งความสำเร็จหรือทางแห่ง
ความสำเร็จ 4 ประการ ที่ในปัจจุบันแม้เราจะหลงลืมกันไปบ้างว่าคืออะไรแต่ล้าหากได้ย้อนรำลึกกันบ้างว่ามี



   

31 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

อะไร และคืออะไรจะเห็นได้ว่าหลักธรรมอายุ 2 พันกว่าปีนี้ไม่มีคราวใดที่จะเรียกว่าล้าสมัย  1) ฉันทะ เพราะ
เหตุว่าทรงรักสิ่งที่ทรงทำจึงได้ทำสิ่งที่ทำอยู่ในขณะนี้  2) วิริยะ คือความพากเพียรความพยายามไม่ย่อท้อ 3) 
จิตตะ คือ ความเอาพระหทัยจดจ่อในสิ่งที่ทรงทำเพราะฉะนั้นท่านจึงทำได้  4) วิมังสา ทำงานแล้วไม่ทิ้งคอย
ตรวจสอบทบทวน ไตร่ตรอง พิจารณา 

ดังนั้น หลักความสำเร็จปฏิบัติตามหลักธรรมที่จะนำไปสู่ความสำเร็จแห่งกิจการที่เรียกว่า  อิทธิบาท 
(ธรรมให้ถึงความสำเร็จ) ซึ่งมี 4 ข้อ คือ 1) ฉันทะ  รักงาน (การเห็นคุณค่า ความรัก ความพอใจ) คือ มีใจรัก
พอใจจะทำสิ่งนั้น และทำด้วยใจรักต้องการทำให้เป็นผลสำเร็จอย่างดีแห่งกิจหรืองานที่ทำมิใช่สักว่าทำพอให้
เสร็จๆ หรือเพียงเพราะอย่างได้รางวัลหรือผลกำไร 2) วิริยะ  สู้งาน (ความเพียร เห็นเป็นความท้าทาย ใจสู้ 
ขยัน) คือ พากเพียรทำขยัน หมั่นประกบหมั่นกระทำสิ่งนั้นด้วยความพยายามเข้มแข็งอดทนเอาธุระไม่ทอดทิ้ง
ไม่ท้อถอยก้าวไปข้างหน้าจนกว่าจะสำเร็จ 3) จิตตะ  ใส่ใจงาน (ความคิด อุทิศตัวต่องาน ใจจดจ่อ จริงจัง) คือ 
เอาจิตสกใฝ่ตั้งจิตรับรู้ในสิ่งที่ทำและทำสิ่งนั้นด้วยความคิดไม่ปล่อยจิตใจให้ฟ้งซ่านเลื่อนลอยใช้ความคิดในเรื่อง
นั้นบ่อยๆ เสมอๆ ทำกิจหรืองานนั้นอย่างอุทิศตัวอุทิศใจ 4) วิมังสา  ทำงานด้วยปัญญา (ไตร่ตรอง พิสูจน์ 
ทดสอบ ตรวจตรา ปรับปรุงแก้ไข) ใช้ปัญญาสอบสวน คือ หมั่นใช้ปัญญาพิจารณาใคร่ครวญตรวจตราหา
เหตุผล และตรวจสอบข้อยิ่งหย่อนเกินเลยบกพร่องขัดข้องในสิ่งที่ทำนั้นโดยรู้จักทดลองวางแผนวัดผลคิดด้นวิซี
แกิไขปรับปรุงเป็นด้น เพื่อจัดการและดำเนินงานนั้นให้ได้ผลดียิ่งขึ้นไป (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2545)  

อิทธิบาท 4 กล่าวเป็น 2 นัย คือ นัยแห่งพระสูตรและนัยแห่งพระอภิธรรม  จะแสดงหนักไปทาง
โลกุตระในที่นี้เป็นการแสดงตามนัยแห่งพระสูตรความหมายของอิทธิบาทมีดังนี้ความพอใจการทำความพอใจ
ความใคร่เพื่อจะทำความฉลาดความพอใจในธรรมนี้เรียกว่า ฉันทะความปรารถนา ความเพียรทางใจความ
ขะมักเขม้นความบากบั่นความตั้งหน้าความพยายามความอุตสาหะความอดทน ความเข้มแข็ง ความหมั่น 
ความก้าวไปอย่างไม่ท้อถอย ความไม่ทอดทิ้งฉันทะไม่ทอดทิ้งธุระความประคับประคองธุระไว้ด้วยดี วิริยะ วิริ
ยินทรีย์ วิริยพละ สัมมาวายามะ นี้เรียกว่า วิริยะ จิต มโน มานัส มโน วิญญาณธาตุ นี้เรียกว่า จิต ปัญญา กิริยา 
ที่รู้ชัด ความไม่หลง ความวิจัยธรรม สัมมาทิฏฐิ นี้เรียกว่า วิมังสา (ปัญญา ใช้บางยาง, 2548 : 50) สูตรสำเร็จ
ของชีวิต ตามที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่าจิตเป็นรากฐานของสิ่งทิ้งหลายจิตประเสริฐกว่าสิ่งทิ้งหลายสิ่งทิ้งหลาย
สำเร็จได้ด้วยจิตเพราะฉะนั้นความสำเร็จจึงอยู่ที่ใจไม่ว่าเราจะต้องการอะไรหากเราตั้งใจกำหนดจิตไว้มั่นคงทุก
สิ่งจะสำเร็จได้ดังใจและอิทธิบาท 4 ให้ถึงขั้นคือทำสิ่งต่างๆ ด้วยใจรักด้วยความพากเพียรด้วยใจจดจ่อและใช้
ปัญญาไต่สวนอย่างสม่ำเสมอแล้วความสำเร็จ (สนอง วรอุไร, 2550) 

สรุปได้ว่า อิทธิบาท 4 หมายถึง รากฐานแห่งความสำเร็จที่ประกอบด้วย 4 ปัจจัย ได้แก่ 1) ฉันทะ 
ความพึงพอใจและความรักในสิ่งที่ทำ 2) วิริยะ ความเพียรพยายามและความมุ่งมั่นไม่ย่อท้อ 3) จิตตะ การจด
จ่อและใส่ใจในการทำงานอย่างจริงจัง และ 4) วิมังสา การใช้ปัญญาพิจารณาและตรวจสอบเพื่อปรับปรุงงาน
ให้ดียิ่งขึ้น ทั้งสี่ประการนี้เป็นหลักธรรมที่ช่วยให้บุคคลสามารถบรรลุความสำเร็จในกิจการต่างๆ ได้อย่างยั่งยืน
และมั่นคง 



   

32 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

องค์ประกอบของอิทธิบาท 4 
อิทธิบาท 4 เป็นหลักธรรมในพุทธศาสนาที่ประกอบด้วยองค์ประกอบ 4 ประการที่ช่วยให้บุคคล

บรรลุเป้าหมายที่ตั้งไว้ คือ ฉันทะ (ความพอใจในสิ่งที่ทำ), วิริยะ (ความเพียรพยายาม), จิตตะ (ความตั้งใจมั่น), 
และ วิมังสา (การพิจารณาทบทวน) แนวคิดเหล่านี้ถือเป็นเครื่องมือสำคัญในการพัฒนาตนเองและเสริมสร้าง
ความสำเร็จในชีวิตและการทำงาน (จิรายุ ศักดิ์, 2023) การใช้หลักการนี้ในบริบทการจัดการและการศึกษาได้
นำไปสู่การพัฒนาคุณลักษณะของผู้ปฏิบัติในองค์กร ให้เกิดความมั่นคงทางจิตใจและมุ่งมั่นสู่ความสำเร็จ 

1. ฉันทะ (Chanda) องค์ประกอบแรกที่สำคัญคือการสร้างความรักและความพอใจในสิ่งที่ทำ ซึ่ง
เป็นแรงผลักดันให้เกิดแรงจูงใจในการพัฒนางานและการเรียนรู้ การสร้างฉันทะในผู้เรียนหรือผู้ปฏิบัติงานจะ
ช่วยส่งเสริมให้บุคลากรเกิดความกระตือรือร้นและพร้อมที่จะเผชิญกับความท้าทายต่าง ๆ (กนก อร สม , 
2022) 

2. วิริยะ (Viriya) ความเพียรพยายามเป็นปัจจัยที่สองในอิทธิบาท 4 ซึ่งส่งเสริมการพัฒนาความ
อดทนและความขยันขันแข็งในงาน วิริยะช่วยให้บุคลากรหรือผู้เรียนมีพลังงานและความสามารถในการทำงาน
ให้สำเร็จไปถึงเป้าหมายที่วางไว้ โดยไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค (ทิพย์รัตน์ ตันเจริญ, 2024) 

3. จิตตะ (Citta) การมีสมาธิและความตั้งใจแน่วแน่ในการทำสิ่งต่าง ๆ เป็นสิ่งที่ช่วยให้เกิดความ
มุ่งมั่น การฝึกจิตตะยังช่วยเสริมสร้างความเข้าใจและทักษะในการบริหารจัดการงาน รวมถึงเสริมสร้างการมี
ส่วนร่วมและการผูกพันในองค์กรหรือกลุ่มคนที่เกี่ยวข้อง (ทนง ทศไกร, 2022) 

4. วิมังสา (Vimamsa) วิมังสาเป็นการพิจารณาทบทวนและประเมินผลของการกระทำ เพื่อปรับปรุง
และพัฒนาการปฏิบัติงานให้ดียิ่งขึ้น โดยการวิเคราะห์วิมังสาช่วยให้บุคลากรหรือผู้เรียนเกิดการเรียนรู้จาก
ประสบการณ์ที่ผ่านมา ซึ่งจะช่วยให้สามารถพัฒนากระบวนการทำงานได้อย่างต่อเนื่องและยั่งยืน (สุวัจ ชัย 
มงคลธง, 2024)  
 องค์ประกอบของอิทธิบาท 4 ได้แก่ 1. ฉันทะ ความพอใจรักใคร่ในสิ่งนั้น คือ เมื่อทำสิ่งใดก็ทำด้วย
ความพอใจด้วยความรักในสิ่งนั้นทำสิ่งนั้นด้วยความเต็มใจไม่เบื่อหน่ายในกิจที่ทำ (เต็มใจ )  2. วิริยะ ความ
เพียรประกอบสิ่งนั้น คือ เมื่อทำสิ่งใดก็ทำด้วยความขยันหมั่นเพียรด้วยความพยายามเข้มแข้งอดทนไม่ทอดทิ้ง
กิจที่ทำนั้น (แข็งใจ) 3. จิตตะ ความเอาใจสกใฝ่ในสิ่งนั้น ไม่วางธุระ คือ เมื่อทำสิ่งใดทำด้วยความรู้จักไตร่ตรอง
ทำด้วยปัญญารู้จักพิจารณาใคร่ครวญตรวจหาสาเหตุด้วยความรอบคอบ (เข้าถึง)  4. วิมังสา ความหมั่นตรึก
ตรองพิจารณาเหตุผลในสิ่งนั ้นเมื ่อทำสิ่งใดทำด้วยความรู้จักไตร่ตรองรู้จักพิจารณาใคร่ครวญ รู ้จักพินิจ
พิเคราะห์ ทดลอง ทดสอบ (เข้าใจ) (พิทูร มติวัลย์, 2540) 
 สรุปได้ว่า อิทธิบาท 4 เป็นหลักธรรมที่ช่วยให้บรรลุความสำเร็จ ประกอบด้วย ฉันทะ (ความพอใจใน
สิ่งที่ทำ), วิริยะ (ความพยายามไม่ย่อท้อ), จิตตะ (มุ่งมั่นไม่วอกแวก) และวิมังสา (พิจารณาปรับปรุงอย่าง
สร้างสรรค์) ทั้งหมดนี้ทำงานร่วมกันเพื่อให้ผู้ปฏิบัติบรรลุเป้าหมายที่ตั้งไว้ 
 
  



   

33 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

บทสรุป 
 บทความนี้กล่าวถึงแนวทางการบริหารจัดการสำนักปฏิบัติธรรมโดยใช้หลักธรรมอิทธิบาท 4 เป็น

แนวทางหลักในการพัฒนาการดำเนินงานของสำนักปฏิบัติธรรมอย่างเป็นระบบ โดยเริ่มจากการสร้าง ฉันทะ 
ให้กับผู้บริหารและบุคลากรในองค์กร ผ่านการปลูกฝังความรักและความศรัทธาในหลักธรรม รวมถึงการสร้าง
แรงจูงใจในการพัฒนาตนเองและองค์กรอย่างต่อเนื่อง ซึ่งจะช่วยให้ทุกคนมีจุดมุ่งหมายและแรงบันดาลใจใน
การปฏิบัติงานเพื่อประโยชน์ส่วนรวมและการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างยั่งยืน 

 ต่อมาเป็นการนำ วิริยะ หรือความเพียรมาใช้ในการบริหารจัดการ โดยการสร้างระบบการทำงานที่
มีประสิทธิภาพ สนับสนุนให้บุคลากรมีความมุ่งมั่นและความตั้งใจในการปฏิบัติหน้าที่ของตนเอง ไม่ย่อท้อต่อ
อุปสรรคที่เกิดขึ้น และมีการจัดกิจกรรมและการฝึกอบรมต่าง ๆ เพื่อเพิ่มพูนความรู้ความสามารถและทักษะใน
การบริหารจัดการสำนักปฏิบัติธรรมให้ดียิ่งขึ้น 

 สุดท้ายคือการใช้ จิตตะ และ วิมังสา ในการบริหารจัดการ โดยการใส่ใจและทุ ่มเทกับการ
บริหารงานของสำนักปฏิบัติธรรมอย่างเต็มที่ มีการวิเคราะห์และปรับปรุงวิธีการดำเนินงานอย่างต่อเนื่อง 
เพื่อให้เกิดผลลัพธ์ที่ดีที่สุด การนำหลักธรรมอิทธิบาท 4 มาใช้เป็นแนวทางบริหารจัดการนี้ไม่เพียงแต่ช่วยให้
สำนักปฏิบัติธรรมมีความเจริญก้าวหน้า แต่ยังเป็นการสร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชนทางศาสนาและสังคม
โดยรวมอีกด้วย 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

1.ฉันทะ สร้างแรงบันดาลใจให้บุคลากรรักงาน ด้วยวิสัยทัศน์และเป้าหมายที่ชัดเจน เพื่อความมุ่งมั่น
สู่ความสำเร็จร่วมกัน 
 2.วิริย พัฒนาระบบงานที่ยืดหยุ่น วางแผนงานที่ประเมินผลได้ พร้อมสนับสนุนทรัพยากรให้
บุคลากรมุ่งมั่นทำงานอย่างสร้างสรรค์ 
 3.จิตตะ ส่งเสริมสมาธิและการมีส่วนร่วม ด้วยกิจกรรมสร้างความผูกพัน การให้รางวัล และเปิด
โอกาสให้มีส่วนร่วมในองค์กร 
 4.วิมังสา ประเมินผลงานสม่ำเสมอ ปรับปรุงกระบวนการ และพัฒนานวัตกรรมใหม่ เพื่อตอบสนอง
ความต้องการของชุมชน 
 



   

34 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

 
ภาพที่ 1 แนวทางการบริหารจดัการสำนักปฏิบัตธิรรมด้วยหลักอิทธิบาท 4 

 



   

35 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

เอกสารอ้างอิง 
กองพุทธศาสนา สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2554). สำนักปฏิบัติธรรมดีเด่น 44 สำนัก พุทธศักราช 

2444. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 
กองพุทธศาสนศึกษา. สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2554). คู่มือการปฏิบัติงานและการขอจัดตั้งสำนัก

ปฏิบัติธรรม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 
เกรียงศักดิ์ เจริญวงศ์คักดิ์. (2543). การจัดการเครือข่ายและกลยุทธ์สำคัญสู่ความสำเร็จของการปฏิรูป

การศึกษา. กรุงเทพมหานคร: ซัคเซส มีเดีย. 
จิรายุ ศักดิ์. (2023). อิทธิบาท 4: การสร้างความสำเร็จในการพัฒนาตนเองและการทำงาน. วารสารปริทรรศน์. 
จิราพันธ์ วิไลพันธ์ และทนง ทศไกร. (2024). การพัฒนากลยุทธ์การประกันคุณภาพภายในสถานศึกษาขั้น

พื้นฐาน สังกัดสำนักงานเขตพื้นที่การศึกษาประถมศึกษาสิงห์บุรีตามหลักอิทธิบาท 4. 
จิรัตติกาล สุขสิงห์. (2022). การประยุกต์ใช้หลักอิทธิบาท 4 เพื่อพัฒนาประสิทธิภาพการปฏิบัติงานของ

บุคลากรในองค์กร. 
ทนง ทศไกร. (2022). หลักธรรมเพื่อการบริหารจัดการ: อิทธิบาท 4. วารสารการบริหาร PDF. 
ทิพย์รัตน์ ตันเจริญ. (2024). การนำอิทธิบาท 4 มาใช้ในการศึกษาสมัยใหม่. วารสารวิชาการการพัฒนา. 
ประพันธ์ สุริหาร. (2547). ศัพท์เทคนิคทางการบริหาร. ขอนแก่น: ภาควิชาบริหารการศึกษาคณะศึกษาศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 
ปัญญา ใช้บางยาง. (2548). ธรรมาธิบายหลักธรรมในพระไตรปิฎก. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ธรรมสภา. 
พิทยา บวรวัฒนา. (2546). การบริหารเชิงบูรณาการ. นนทบุรี: สำนักงานข้าราชการพลเรือน. 
พิทูร มติวัลย์. (2540). แบบเรียนวิชาธรรมและนักธรรมชั้นตรี. กรุงเทพมหานคร: กรมการศาสนา. 
พุทธทาสภิกขุ. (2537). การทำงานที่เป็นสุข. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). (2542). วิปัสสนาในอิริยาบถนอน. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมมจิตฺโต). (2549). พุทธวิธีการบริหาร (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2538). ปฏิบัติธรรมให้ถูกทาง (พิมพ์ครั้งที่ 30). กรุงเทพมหานคร: กรุงเทพ

สหธรรมิก. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2545). ธรรมนูญชีวิต (พิมพ์ครั้งที่ 46). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์กรม

ศาสนา. 
พระราชรัตนมุนี (ชัยวัฒน์ ปญฺญาสิริ). (2538). การจัดการสาธารณูปการและสาธารณะส่งเคราะห์ของวัด . 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา. 
พุทธศาสตร์การเมือง. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
มัลลิกา ด้นสน. (2544). การจัดการยุคใหม่. กรุงเทพมหานคร: บริษัทเอกซเปอร์เน็ท จำกัด. 
รุจิร์ ภู่สาระ และจันทนี สงวนนาม. (2545). การบริหารหลักสูตรในสถานศึกษา. กรุงเทพมหานคร: บุ๊คพอยท์. 



   

36 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 

วงศ์วานิชรัมภกาภรณ์, ม. (2018). ธรรมาภิบาลในการบริหารองค์การ. วารสารศึกษาศาสตร์. 
วิรัช วิรัชนิภาวรรณ. (2545). การบริหารเมืองหลวงและการบริหารท้องถิ่น: สหรัฐอเมริกา อังกฤษ ฝรั่งเศส 

ญี่ปุ่น และไทย. กรุงเทพมหานคร: โพร์เฟช. 
สนอง วรอุไร. (2550). ทำชีวิตให้ได้ดีและมีสุข (พิมพ์ครั้งที่ 10). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อัมรินทร์. 
สมพงษ์ เกษมสิน. (2543). การบริหารงานบุคคลแผนใหม่. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช. 
สมภพ สุกช่วง. (2541). การบริหารการพัฒนา. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สิรภพ เหล่าลาภะ. (2545). พุทธศาสตร์การเมือง. กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
สุวัจชัย มงคลธง. (2024). การประยุกต์ใช้หลักอิทธิบาท 4 เพื่อการพัฒนาการทำงานในองค์กร. วารสาร

บริหารธุรกิจ. 
สุวัจชัย มงคลธง และพงษ์เทพ ล้อประเสริฐ. (2024). อิทธิบาท 4: การบริหารงานอาชีวศึกษาสู่สากล. 
สุรพล สุยะพรหม และคณะ. (2555). พื้นฐานทางการจัดการ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 
อดิศร เพียงเกษ. (2551). ศิลปะการพูด วิธีเอาชนะใจคน. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 
Dessler, G. (2011). Management Principles Practices for Tomorrow’s Leaders. Florida: UG/GGS 

Information Services. 
Koontz, H. (1993). Management: A Global Perspective. Heinz Weihrich: McGraw-Hill. 
Naiyananon, N. (2024). แนวคิดการลดต้นทุนเพิ่มกำไรให้ธุรกิจก่อสร้างด้วยการบริหารจัดการแบบลีน . 

วารสารนวัตวิทยาศาสตร์สหวิทยาการ. 
Schwartz, D. (1980). Introduction to Management Principles Practice and Process. New York: 

Harcourt Brace Jovanovich. 
Taylor, F.W. (2002). The Principles of Scientific Management. New York: Harper. 
Yuenyong, P., and Silphiphat, K. (2024). การบร ิหารงานตามแนวค ิด McKinsey 7-S Framework. 

Journal of Administration and Social Research. 
 
  
 



   

37 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
แนวทางการบริหารจัดการการท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนา 

Guidelines for Managing Buddhist Tourism 
  

วิภาดา สุขจันทร์ 
Wipada Sukchan 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University 

*Corresponding Author E-mail: wiphadasukhcanthr@gmal.com 
(Received: 25 February 2025, Revised: 13 April 2025, Accepted: 13 April 2025)  

บทคัดย่อ 

การท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนาเป็นหนึ่งในรูปแบบของการท่องเที่ยวที่เน้นการเรียนรู้และปฏิบัติตาม
หลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา ซึ ่งมีความสำคัญต่อการเสริมสร้างคุณค่าทางจิตใจและศีลธรรมของ
นักท่องเที่ยว รวมถึงการส่งเสริมศรัทธาและการเข้าใจหลักคำสอนทางศาสนาอย่างลึกซึ้ง บทความนี้มุ่งเน้น
การศึกษากระบวนการและแนวทางในการบริหารจัดการการท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนาให้มีประสิทธิภาพ
และยั่งยืน ผลการศึกษาพบว่า การบริหารจัดการการท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนาจำเป็นต้องคำนึงถึงปัจจัย
สำคัญหลายประการ ได้แก่ 1) การอนุรักษ์และฟื้นฟูสถานที่สำคัญทางพระพุทธศาสนาให้คงอยู่ในสภาพที่ดี
และมีคุณค่าเชิงประวัติศาสตร์และศาสนา 2) การพัฒนาโครงสร้างพื้นฐานและสิ่งอำนวยความสะดวก เช่น 
เส้นทางการเดินทาง ป้ายสัญลักษณ์ และสถานที่พักอาศัย เพื่ออำนวยความสะดวกแก่ผู้มาเยือน 3) การสร้าง
เครือข่ายความร่วมมือระหว่างหน่วยงานต่าง ๆ ทั้งในระดับท้องถิ่นและระดับชาติ เพื่อส่งเสริมการบริหาร
จัดการอย่างบูรณาการ และ 4) การจัดการกิจกรรมการท่องเที่ยวให้สอดคล้องกับหลักธรรมคำสอนและวิถีชีวิต
ชาวพุทธ เช่น การจัดกิจกรรมปฏิบัติธรรม การบรรยายธรรม และการเข้าร่วมพิธีกรรมทางศาสนา องค์ความรู้
ใหม่ชี้ให้เห็นว่า การท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนา เป็นการท่องเที่ยวที่ผสมผสานวัฒนธรรมกับจิตวิญญาณ เพื่อ
ส่งเสริมความเข้าใจในพระพุทธศาสนา อนุรักษ์วัฒนธรรม และสร้างรายได้แก่ชุมชน โดยมีแนวทางการบริหาร
จัดการ 5 ด้านหลัก ได้แก่ 1.การวางแผนและนโยบาย 2.การสร้างประสบการณ์ที่ยั่งยืน 3.การจัดการทรัพยากร
และการอนุรักษ์ 4.การมีส่วนร่วมของชุมชน 5.การประชาสัมพันธ์และการตลาดอย่างมีประสิทธิภาพ. 
คำสำคัญ: การบริหารจัดการ, การท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนา 
 

Abstract 
Buddhist tourism is a form of tourism that emphasizes learning and practicing the 

teachings of Buddhism. It plays a significant role in fostering spiritual and moral values among 
tourists, while also deepening their faith and understanding of Buddhist doctrines. This article 
focuses on exploring effective and sustainable management approaches for Buddhist 



   

38 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
tourism.The findings suggest that effective management of Buddhist tourism must consider 
several critical factors:1.The conservation and restoration of important Buddhist sites to 
maintain their historical and religious significance; 2)The development of infrastructure and 
facilities, such as transportation routes, signage, and accommodations, to enhance visitor 
accessibility and comfort; 3 )The establishment of collaborative networks among local and 
national organizations to support integrated management strategies; and 4 ) The design of 
tourism activities aligned with Buddhist teachings and lifestyles, including meditation retreats, 
Dhamma talks, and participation in religious ceremonies.The newly derived body of knowledge 
indicates that Buddhist tourism is a form of travel that blends cultural and spiritual elements. 
It promotes a deeper understanding of Buddhism, preserves cultural heritage, and generates 
income for local communities. The proposed management model comprises five key areas: 
1)Planning and policy development, 2)Creating sustainable tourism experiences, 3)Resource 
management and conservation, 3)Community engagement and participation, and 5)Effective 
marketing and promotion.This framework aims to guide stakeholders in fostering meaningful, 
respectful, and sustainable Buddhist tourism practices. 
Keywords: Management, Buddhist Tourism 

 
บทนำ 

วิถีชีวิตของชาวไทยส่วนใหญ่มีความผูกพันกับพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง วัดเป็นศูนย์กลางจิตใจที่
สำคัญของชุมชน (อารีย์ นัยพินิจ และคณะ, 2556) ซึ่งทำหน้าที่เป็นแหล่งปฏิบัติศาสนกิจและการท่องเที่ยวเชิง
ศิลปวัฒนธรรม ช่วยส่งเสริมความศรัทธาและเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ นอกจากนี้ การนำวัฒนธรรมมาเป็น
แนวทางการดำเนินชีวิตยังถือเป็นวิธีที่สำคัญที่ช่วยให้ชุมชนสามารถปรับตัวเข้ากับกระแสโลกาภิวัตน์ได้ 

การท่องเที ่ยวเชิงพุทธได้รับความนิยมเพิ ่มขึ ้นเรื ่อย ๆ โดยเฉพาะในช่วงวันสำคัญทางศาสนา 
นักท่องเที่ยวชาวไทยและชาวต่างชาติมักเดินทางไปวัดเพื่อร่วมกิจกรรม เช่น การปฏิบัติธรรม ตักบาตร และ
เวียนเทียนในวันสำคัญ (อารีย์ นัยพินิจ และคณะ, 2556) การเดินทางลักษณะนี้นอกจากจะเป็นการท่องเที่ยว
แล้วยังสร้างโอกาสให้ผู้คนได้เรียนรู้และซึมซับศิลปวัฒนธรรมไทย ทำให้เกิดความผูกพันกับศาสนาและการ
อนุรักษ์วัฒนธรรมท้องถิ่น 

เพื่อสร้างเส้นทางท่องเที่ยวที่ยั่งยืน กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม (2557) ได้ส่งเสริมให้ทุกภาค
ส่วนร่วมมือในการจัดระบบการท่องเที่ยวที่ได้มาตรฐานและยึดถือความรับผิดชอบต่อสิ่งแวดล้อมและมรดก
วัฒนธรรมในชุมชน นโยบายนี้ไม่เพียงส่งเสริมศรัทธาในพระพุทธศาสนา แต่ยังมุ่งหวังให้ชุมชนท้องถิ่นได้รับ
ประโยชน์ทั้งทางเศรษฐกิจและความภาคภูมิใจในวัฒนธรรมของตน 

 
 



   

39 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
แนวคิด และทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการบริหารจัดการ 

ได้มีนักวิชาการได้ให้แนวคิดเกี่ยวกับการบริหารจัดการ ไว้ดังนี้ 
1. Planning งานการวางแผน ประกอบด้วยการกำหนดเป้าหมาย และวัตถุประสงค์ขององค์การ และ

การปฏิบัติเพื่อให้บรรลุผล 
2. Organizing การจัดองค์การแผนงานจะดำเนินการไปได้ด้วยดีก็ด้วยการจัดองค์การที่ดีซึ่งประกอบ

ไปด้วยการนำปัจจัยทางการบริหาร เช่น คน เงิน วัสดุอุปกรณ์และวิธีการบริหารที่จะทำให้เกิดส้มฤทธิผลการ
จัดองค์การจึงหมายถึง การนำเอาทรัพยากรการบริหารทุกประเภทมาบูรณาการเพื่อดำเนินการ 

3. Motivation การจูงใจที่จะช่วยให้พนักงานทำงานอย่างมีประสิทธิผลการจูงใจ ในที่นี้ยังหมายถึง
การอำนวยการ (Directing) การติดต่อสื่อสาร (Communication) และการเป็นผู้นำในการดำเนินการ 
(Leading) 

4. Controlling การควบคุม เป็นการติดตามและประเมินผลเพื่อเปรียบเทียบผลการปฏิบัติงานกับ
แผนที่ได้กำหนดไว้ ว่ามีความเบี่ยงเบนไปจากความคำหมายมากน้อยเพียงใด คูนทซ์และดอนเนลล์ กล่าวเพิ่ม
เดิมว่า งานทั้ง 4 นี้ต่างแยกกันโดยหน้าที่ และภารกิจ แต่จะดำเนินไปเป็น (ฮาโรลด์  คูนทซ์ และ ซีริล โอ ดอน
เนลล์, 2001 : 255) 

ความหมายของการบริหารจัดการ 
การบริหาร (administration) มีรากศัพท์มาจากภาษาลาดิน “administatrae” หมายถึง ช่วยเหลือ 

(assist) หรืออำนวยการ (direct) การบริหารมีความสัมพันธ์หรือมีความหมายใกล้เคียงกับคำว่า minister ซึ่ง
หมายถึง การรับใช้หรือผู้รับใช้หรือผู้รับใช้รัฐ คือ รัฐมนตรีสำหรับความหมาย (วิรัช วิรัชนิภาวรรณ, 2544 : 24-
31) 

การบริหารหรือการจัดการ เป็นศาสตร์แขนงหนึ่งที่มีความสำคัญและจำเป็นต่อการดำเนินกิจกรรมของ
หน่วยงานทุกระดับ โดยการบริหาร (Administration) นิยมใช้ในภาครัฐหรืองานที่เกี่ยวกับนโยบาย และการ
จัดการ (Management) นิยมใช้ในภาคธุรกิจเอกชนได้มีนักวิชาการและผู้เชี่ยวชาญได้นิยามไว้ดังนี้ 

การบริหาร หมายถึง ศิลปะในการทำให้สิ่งต่างๆ ได้รับการปฏิบัติจนเป็นผลสำเร็จโดยที่ผู้บริหารมักจะ
ไม่ได้เป็นผู้ปฏิบัติ แต่ผู้บริหารเป็นผู้ใช้ศิลปะเพื่อทำให้ผู้ปฏิบัติได้ทำงานจนสำเร็จตามจุดมุ่งหมายที่ผู้บริหาร
ตัดสินใจเลือกไว้ นอกจากนี้ไซม่อน ยังได้กล่าวเพิ่มเดิมว่า นัยแห่งการขยายความของการบริหารอันสามารถที่
จะทำให้ชัดเจนข้ึนอีกนั่นก็คือ กิจกรรมความร่วมมือของกลุ่ม (Simon, Smithburg & Thompson, 1971) 

การบริหาร หมายถึง การนำไปสู่กระบวนการของการทำกิจกรรมที่มีการวางแผน (Planning) การ
อำนวยการ (Directing) และความร่วมมือ (Coordinating) โดยเฉพาะกิจกรรมด้านเศรษฐกิจ (Dale Yoder, 
1956) 

ให้บรรลุวัตถุประสงค์ที่กำหนดไว้อย่างมีประสิทธิภาพการบริหารนิยมใช้กับการบริหารราชการ หรือ
การจัดการเกี่ยวกับนโยบาย ซึ่งมีศัพท์บัญญัติ ว่า รัฐประศาสนศาสตร์ (Public administration) และ คำว่า 
การจัดการ (Management) (สมพงศ เกษมสิน, 2523) 

การจัดการ คือ ศิลปะในการใช้คน เงินวัสดุ อุปกรณ์ขององค์การและนอกองค์การเพื ่อบรรลุ



   

40 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
วัตถุประสงค์ขององค์กรอย่างมีประสิทธิภาพ มีองค์ประกอบที่สำคัญ (1) การจัดการเป็นศิลปะในการใช้
คนทำงาน (2) การจัดการต้องอาศัยปัจจัยพื้นฐาน คือ คน เงิน และวัสดุอุปกรณ์ (3) การจัดการเป็นการ
ดำเนินงานของกลุ่มคน (สมคิด บางโม, 2534) 

คำว่า การบริหารจัดการ (Management Administration) นำไปใช้ทั้งในหน่วยงานและบุคลากรของ
ภาครัฐและภาคเอกชน เป็นการผสมผสานแนวคิดการบริหารภาครัฐและการจัดการภาคเอกชนเข้าด้วยกัน ถ้า
นำคำไปใช้ในหน่วยงานภาครัฐ เพื ่อให้ชัดเจนมากขึ ้น อาจใช้คำว่า การบริหารจัดการภาครัฐ ( Public 
management administration) ในต่างประเทศ เช่น สหรัฐอเมริกา สหราชอาณาจักร และแคนาดา ได้นำคำ
ว่า การบริหารจัดการ ซึ่งตรงกับคำว่า Management Administration มาใชทั้งภาครัฐและภาคเอกชน เช่น 
ใช้ในวงการศึกษาหรือมหาวิทยาลัย ในหน่วยงานของรัฐ และในหน่วยงานของเอกชน (สมพงศ์ เกษมสิน, 
2523) 

ลักษณะของงานบริหารจัดการไว้ 3 ด้าน คือ 
1) ในด้านที่เปนผู้นำหรือหัวหนางาน งานบริหารจัดการ หมายถึง ภาระหน้าที่ของบุคคลใดบุคคลหนึ่ง

ที่ปฏิบัติตนเป็นผู้นำภายในองค์การ 
2) ในด้านของภารกิจหรือสิ่งที่ต้องทำงานบริหารจัดการ หมายถึง การจัดระเบียบทรัพยากรต่างๆ ใน

องค์การ และการประสานกิจกรรมต่างๆ เข้าด้วยกัน 
3) ในด้านของความรับผิดชอบ งานบริหารจัดการ หมายถึง การต้องทำให้งานต่างๆ สำเร็จลุล่วงไป

ด้วยดีด้วยการอาศัยบุคคลต่างๆ ด้ววยกัน (ธงชัย สันติวงษ์ 2543) 
ทฤษฎีการบริหาร 
การบริหารมีหลายทฤษฎีที่ส่งเสริมให้การบริหารมีประสิทธิภาพ และสามารถประยุกต์ใช้ให้เหมาะสม

กับงานบริหารในแต่ละสาขาได้ ดังนี้ 
1. หลักการบริหาร เป็นการบริหารเป็นวิธีการทำให้งานสำเร็จโดยอาศัยผู้อื่น (Getting things done 

through other people) และกล่าวว่าหน้าที่ของผู้บริหารเป็นกรอบในการพิจารณาการบริหารกิจการของ
ผู้บริหารให้สำเร็จมี 5 ประการ ตามคำย่อภาษาอังกฤษว่า “POSDC” ดังนี้คือ 

P คือ Planning หมายถึง การวางแผน เป็นการกำหนดแนวทางการดำเนินงานเพื่อความสำเร็จที่จะ
ตามมาในอนาคต ผู้บริหารที่ดีด้องมีวิสัยทัศน์ที่กว้างไกลเพื่อกำหนดทิศทางขององค์กร 

O คือ Organizing หมายถึง การจัดองค์กร เป็นการกำหนดโครงสร้างความสัมพันธ์ของสมาชิกและ
สายบังคับบัญชาภายในองค์กร มีการแบ่งงานกันทำและการกระจายอำนาจ 

S คือ Staffing หมายถึง งานบุคลากร เป็นการสรรหาบุคลากรใหม่ การพัฒนาฝึกอบรมให้ความรู้
บุคลากร และการใช้คนให้เหมาะสมกับงาน 

D คือ Directing หมายถึง การอำนวยการ เป็นการสื่อสารเพื่อให้เกิดการดำเนินการตามแผน ผู้บริหาร
ต้องมีมนุษย์สัมพันธ์ที่ดีและต้องมีภาวะผู้นำ 

C คือ Controlling หมายถึง การกำกับดูแล เป็นการควบคุมคุณภาพของการปฏิบัติงานภายในองค์กร 
รวมทั้งกระบวนการแก้ปัญหาภายในองค์กร (พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2549: 3-5) 



   

41 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
ทฤษฎีการบริหารเป็นความเชื่อทางการศึกษาถึงศาสตร์ที่เกี่ยวกับการบริหาร (Administrative) ซึ่ง

สามารถใช้ได้กับการบริหารทุกชนิด ไม่ว่าจะเป็นการบริหารอุตสาหกรรมหรืองานรัฐบาลโดยมีสาระสำคัญ
เกี่ยวกับการบริหาร (Management Functions) ซึ่งประกอบด้วยหน้าที่ทางการบริหาร 5 ประการ คือ 

1. การวางแผน (Planning) หมายถึง ภาระหน้าที่ของผู้บริหารที่จะต้องทำการคาดการณ์ล่วงหน้าถึง
เหตุการณ์ต่างๆ ที่จะมีผลกระทบต่อธุรกิจ และกำหนดขึ้นเป็นแผนปฏิบัติงาน หรือวิถีทางที่จะปฏิบัติเอาไว้เป็น
แนวทางของการทำงานในอนาคต 

2. การจัดองค์การ (Organizing) หมายถึง ภาระหน้าที่ที่ผู้บริหารจำต้องจัดให้มีโครงของงานต่างๆ 
และอำนาจหน้าที่ ทั้งนี้เพื่อให้เครื่องจักร สิ่งของ และตัวคน อยู่ในส่วนประกอบที่เหมาะสมในอันที่จะช่วยให้
งานขององค์การบรรลุผลสำเร็จได้ 

3. การบังค ับบัญชาส ั ่งการ (Commanding) หมายถึง หน้าท ี ่ ในการส ั ่งการงานต ่างๆ แก่
ผู้ใต้บังคับบัญชา ซึ่งจะกระทำให้ได้ผลสำเร็จด้วยดี โดยที่ผู้บริหารจะต้องกระทำตนเป็นตัวอย่างที่ดีจะต้อง
เข้าใจคนงานของตน จะต้องเข้าใจถึงข้อตกลงในการทำงานของคนงาน และองค์การที่มีอยู่รวมถึงจะต้องมีการ
ติดต่อสื่อสารกับผู้ใด้บังคับบัญชาอย่างใกล้ชิดทั้งขึ้นและล่อง นอกจากนี้ยังต้องทำการประเมินโครงสร้างของ
องค์การและผู้อยู่ใต้บังคับบัญชาของตนเป็นประจำอีกด้วย หากโครงสร้างขององค์การที่เป็นอยู่ไม่เหมาะสมก็
จำเป็นต้องปรับปรุงเช่นเดียวกัน ล้าผู้อยู่ใต้บังคับบัญชาคนใดหย่อนประสิทธิภาพ การไล่ออกเพื่อปรับปรุง
กำลังคนที่มีอยู่ให้เหมาะสมยิ่งขึ้นก็เป็นสิ่งจำเป็นต้องทำ 

4. การประสานงาน (Coordinating) หมายถึง ภาระหน้าที่ที่จะต้องเชื่อมโยงงานของทุกคนให้เข้ากัน
ได้ และกำกับให้ไปสู่จุดมุ่งหมายเดียวกัน 

5. การควบคุม (Controlling) หมายถึง ภาระหน้าที่ในการกำกับดูแล สามารถประกันได้ว่ากิจกรรม
ต่างๆ ที่ทำไปนั้นสามารถเข้ากันได้กับแผนที่ได้วางไว้แล้ว (Henry Fayol, 2004 : 110) 

สรุปได้ว่า การบริหารจัดการเป็นศาสตร์ที่เกี่ยวกับการประสานงาน การวางแผน การจัดระเบียบ การ
อำนวยการ และการควบคุมทรัพยากรต่างๆ เช่น คน เงิน และวัสดุ เพื่อให้บรรลุเป้าหมายขององค์กรได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ โดยการบริหารมักใช้ในภาครัฐที่เน้นนโยบาย ส่วนการจัดการมักใช้ ในภาคธุรกิจที่เน้นการ
ดำเนินงาน การบริหารจัดการจึงเป็นการผสมผสานแนวคิดทั้งสองเพื่อให้การดำเนินงานในทุกภาคส่วนเป็นไป
อย่างราบรื่นและมีประสิทธิผลสูงสุด 

องค์ประกอบการบริหาร 
องค์ประกอบสำคัญในการบริหารประกอบด้วย 
วัตถุประสงค์ที่แน่นอน จำเป็นต้องกำหนดเป้าหมายชัดเจนในการดำเนินงาน เช่น การให้บริการหรือ

การผลิต เพื่อให้มีทิศทางในการบรรลุผลสำเร็จตามที่กำหนดไว้ 
ทรัพยากรในการบริหาร รวมถึงปัจจัยสำคัญ 4M’s (มนุษย์ เงิน วัสดุ และการจัดการ) หรือ toM’s 

(เพิ่มเติมเครื่องจักรและตลาด) เพื่อสนับสนุนกระบวนการบริหารอย่างครบถ้วน 
การประสานงานระหว่างองค์ประกอบ การเชื่อมโยงทรัพยากรและเป้าหมายเข้าด้วยกัน โดยสร้าง

ปฏิกิริยาระหว่างองค์ประกอบต่างๆ เพื่อให้เกิดการทำงานที่สอดคล้องกัน 



   

42 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
ประสิทธิภาพและประสิทธิผล เป็นตัวชี้วัดความสำเร็จ โดยประสิทธิผลหมายถึงการบรรลุเป้าหมาย 

ส่วนประสิทธิภาพคือการใช้ทรัพยากรอย่างประหยัดสูงสุด (สมคิด บางโม, 2544) 
ความสำคัญของการบริหาร 
การทำงานกับคน ผู้บริหารต้องอาศัยความร่วมมือจากบุคลากร มีทักษะการสื่อสาร ความเป็นผู้นำ 

และการทำงานเป็นทีม เพื่อให้งานสำเร็จตามเป้าหมาย 
ความร่วมมือเพื่อบรรลุเป้าหมาย เป้าหมายที่มีคุณค่าคือเป้าหมายที่ท้าทายและสามารถทำให้สำเร็จได้ 

โดยมีแผนงานที่ชัดเจนและระยะเวลาในการบรรลุเป้าหมายที่เหมาะสม 
สมดุลระหว่างประสิทธิผลและประสิทธิภาพ ต้องทำงานให้บรรลุเป้าหมายพร้อมกับใช้ทรัพยากรอย่าง

ประหยัด 
การใช้ทรัพยากรจำกัดให้เกิดประโยชน์สูงสุด ในโลกที่มีทรัพยากรจำกัด ผู้บริหารต้องจัดการทรัพยากร

อย่างมีประสิทธิภาพและหลีกเลี่ยงความสิ้นเปลือง 
การเผชิญกับการเปลี่ยนแปลง ผู้บริหารที่ดีต้องคาดการณ์และปรับตัวต่อการเปลี่ยนแปลงได้อย่าง

เหมาะสม (เสนาะ ติเยาว์, 2544) 
สรุปได้ว่า การบริหารที่มีประสิทธิภาพประกอบด้วยการกำหนดวัตถุประสงค์ที่ชัดเจน การจัดการ

ทรัพยากรให้เกิดประโยชน์สูงสุด การประสานงานระหว่างบุคคลและทรัพยากร การวัดผลสำเร็จโดยคำนึงถึงทัง้
ประสิทธิผลและประสิทธิภาพ และความสามารถในการปรับตัวกับสภาพแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลง 

 
แนวคิดเกี่ยวกับการท่องเที่ยว 

ความหมายของการท่องเที่ยว 
สำหรับความหมายและองค์ประกอบอันนำมาซึ่งการสร้างคุณค่าให้กับกิจกรรมการท่องเที่ยวนั้น 

นักวิชาการหลายท่านได้ให้ความหมายไว้ดังนี้ 
มีนักวิชาการได้ให้แนวคิดเกี่ยวกับการท่องเที่ยวว่า เป็นผลรวมของปรากฏการณ์และความสัมพันธ์

ต่างๆ ที่เกิดขึ้นมาจากปฏิสัมพันธ์หรือการกระทำต่อกันและกันในหมู่นักท่องเที่ยวผู้ประกอบการ รัฐบาล 
ตลอดจนชุมชนผู้เป็นเจ้าบ้าน ในกระบวนการดึงดูดใจและต้อนรับนักท่องเที่ยวและผู้ มาเยือนอย่างอบอุ่น
(Goeldner, Charles R. and Ritchie, 2006) 

นิยามของการท่องเที่ยวว่าคือ ความสัมพันธ์อันเกิดขึ้นจากการมีปฏิสัมพันธ์กันระหว่างนักท่องเที่ยว 
ธุรกิจต่างๆ รัฐบาล ตลอดจนประชาชน ในท้องถิ่นของประเทศเจ้าบ้าน โดยมีลักษณะเป็นกระบวนการที่ดึงดูด
และให้การต้อนรับแก่นักท่องเที่ยวผู้มาเยือนอย่างเป็นมิตร (Weaver David and Opperman, 2000) 

การท่องเที่ยวทางพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรม 
การท่องเที่ยวในพื้นที่ ที่เป็นพื้นที่ศักดิสิทธิเกี่ยวข้องกับประวัติศาสตร์และศาสนา ว่าเป็นส่วนหนึ่งของ

การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม จุดเด่นของการท่องเที่ยวประเภทนี้มักจะขึ้นอยู่กับเรื่องราวหรือวาทกรรม ความ
เป็นมาและประวัติศาสตร์ของสถานที่ท่องเที่ยวนั้น โดยเฉพาะการทำให้เกิด “สิ่งที่เหลือเชื่อ สิ่งที่ไม่น่าเป็นไป
ได้หรือเป็นไปได้ยาก” ในปัจจุบันการท่องเที่ยวในแหล่งโบราณคดีแหล่งท่องเที่ยวทางประวัติศาสตร์ เช่น โบสถ์



   

43 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
โบราณในคริสต์ศาสนา พุทธสถานในศาสนาพุทธ ซึ่งเป็นสถานที่ที่ประกอบด้วยเรื่องราวหรือวาทกรรมที่มีมา
เป็นเวลานาน รวมถึงสถาปัตยกรรมที่เป็นสิ่งสนับสนุนความสมจริงให้กับวาทกรรม สถานที่ประเภทนี้ จึงเป็น
สถานที่ที่ผู้คนให้ความสนใจมากยิ่งขึ้นรวมถึงวิธีการเผยแพร่เรื่องราวเหล่านี้ทำได้ง่ายขึ้นในปัจจุบัน  โดยอาศัย
วิธีการของการสื่อสารในรูปแบบต่างๆ ยิ่งทำให้เรื่องราวของสถานที่แพร่กระจายออกไปได้รวดเร็วมากยิ่งขึ้น
สถานที่ท่องเที่ยวประเภทนี้ หากมีความสะดวกสบายน้อยเข้าถึงได้ยาก ย่อมได้รับความสนใจจากนักท่องเที่ยว
มากขึ้นไปอีก และเส้นทางแหล่งท่องเที่ยวทางพระพุทธศาสนาในประเทศไทยทุกภูมิภาคจะมีเอกลักษณ์และมี
ความโดดเด่น (พระมหาสุทิตย์ อาภากโร และคณะ, 2556)  

ปัจจุบันการท่องเที่ยวเชิงศาสนา หรือทัวร์ไหว้พระทำบุญ ณ วัดสำคัญต่างๆ นับเป็นอีกรูปแบบหนึ่ง
ของการท่องเที่ยวสำหรับกลุ่มคน ที่มีความสนใจพิเศษที่ได้รับความนิยมเป็นอย่างมากในประเทศไทย ทั้งนี้ 
เพราะตามคติความเชื่อที่ถือว่า การได้มาสักการะสถานที่ศักดิ์สิทธิ จะนำความเป็นสิริมงคลมาสู่ชีวิต จาก
รายงานดังกล่าวพบว่า “วัด” เป็นทรัพยากรสำหรับการท่องเที่ยวที่สะท้อนอารยธรรมและวิถีชีวิตของท้องถิ่น 
อันเป็นแหล่งรวมข้อมูลด้านประวัติศาสตร์ การศึกษา ศิลปกรรม สถาปัตยกรรม รวมทั้งเชื่อมโยงความเป็นมา
ของวัฒนธรรมกับชุมชนและการตั้งถิ่นฐานของชุมชนอีกด้วย (สุดาทิพย์ นันทโชค, 2556) 

การท่องเที่ยวเชิงพทุธศาสนา 
วัดถือเป็นทรัพยากรการท่องเที ่ยวที ่มีศักยภาพในการดึงดูดนักท่องเที ่ยว ด้วยสถาปัตยกรรม 

ศิลปกรรม หรือความสำคัญทางประวัติศาสตร์และโบราณคดีที่โดดเด่น นอกจากนี้ บางวัดยังตั้งอยู่ใกล้แหล่ง
ท่องเที่ยวอื่น ๆ ทำให้กลายเป็นจุดสนใจรอง ควรมีการพัฒนาให้สอดคล้องกับการท่องเที่ยวประเภทอื่น ๆ เพื่อ
สนับสนุนการท่องเที่ยวเชิงศาสนาหรือพุทธศาสนา ซึ่งเน้นการเย่ียมชมและนมัสการศาสนสถาน รวมถึงการเข้า
ร่วมกิจกรรม เช่น วิปัสสนากรรมฐาน เพื่อเสริมสร้างความรู้ด้านศาสนาและประวัติศาสตร์ พร้อมกับนำ
หลักธรรมไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน 

การท่องเที่ยวเชิงศาสนามีแหล่งท่องเที่ยวสองประเภท ได้แก่ 
1. แหล่งท่องเที่ยวประเภทศาสนสถาน ครอบคลุมอาคารหรือสิ่งปลูกสร้างที่เกี่ยวข้องกับศาสนา เช่น 

ที่ประดิษฐานรูปเคารพและสถานที่ประกอบพิธีกรรมของศาสนาต่าง ๆ ได้แก่ วัด (พุทธ) มัสยิด (อิสลาม) โบสถ์ 
(คริสต์) และเทวสถาน (พราหมณ์-ฮินดู) โดยเฉพาะที่มีความโดดเด่นทางสถาปัตยกรรมหรือประวัติศาสตร์ 

2. แหล่งท่องเที่ยวประเภทสถานปฏิบัติธรรม สำหรับการฝึกปฏิบัติตามแนวทางพุทธศาสนา เช่น นั่ง
สมาธิและวิปัสสนากรรมฐาน ปัจจุบันบางวัดได้รับการพัฒนาเป็นแหล่งท่องเที ่ยวที ่มีคุณค่าทางศิลปะ 
ประวัติศาสตร์ และอำนวยประโยชน์แก่การประกอบพิธีกรรม ทำให้สามารถดึงดูดนักท่องเที่ยวทั้งชาวไทยและ
ชาวต่างประเทศ ก่อให้เกิดบริการเสริมในพื้นที่ เช่น ที่จอดรถ ร้านอาหาร และร้านขายของที่ระลึก (วิวัฒน์ชัย 
บุญยภักดี, 2531: 74-75) 

สรุปได้ว่า การท่องเที่ยวเชิงศาสนาและวัฒนธรรมเป็นกระบวนการที่เกิดจากปฏิสัมพันธ์ระหว่าง
นักท่องเที่ยว ชุมชน และภาครัฐ โดยเน้นการเยี่ยมชมสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ที่สะท้อนถึงอารยธรรม ศิลปะ และ
วัฒนธรรมท้องถิ่น ซึ่งเป็นที่นิยมในฐานะกิจกรรมที่สร้างความเป็นสิริมงคลและโอกาสในการศึกษาและนำ
หลักธรรมไปใช้ในชีวิตประจำวัน 



   

44 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม 
การท่องเที่ยวที่มุ่งเน้นการสัมผัสวัฒนธรรมแท้จริงและวิถีชีวิตเรียบง่ายของชุมชนท้องถิ่น สร้างโอกาส

ในการแลกเปลี่ยนความรู้และความคิดเห็นระหว่างเจ้าของถิ่นกับผู้มาเยือน แหล่งท่องเที่ยวทางวัฒนธรรมควร
ประกอบด้วยองค์ประกอบที่ดึงดูดใจ ได้แก่ พิพิธภัณฑ์ สถาปัตยกรรม โบราณสถาน ศิลปะหัตถกรรม 
ประติมากรรม ประเพณีและเทศกาล ดนตรีพื้นบ้าน ละครและมหรสพ รวมถึงภาษาและวรรณกรรม ตลอดจน
ความเชื่อทางศาสนาและวัฒนธรรมเก่าแก่ (Swarbrooke, 1999 : 118) 

การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมได้กลายเป็นอุตสาหกรรมที่ใช้วัฒนธรรมเป็นจุดขายเพื่อดึงดูดนักท่องเที่ยว 
ซึ่งประกอบด้วยหลายมิติ ได้แก่ (1) ประวัติศาสตร์และโบราณคดี (2) พิพิธภัณฑ์ (3) สถาปัตยกรรมเก่าแก่ (4) 
ศิลปะ หัตถกรรม และประติมากรรม (5) ศาสนาและพิธีกรรมทางศาสนา (6) ดนตรี การแสดง และภาพยนตร์ 
(7) ภาษาและวรรณกรรม (8) วิถีชีวิตและอาหาร (9) ประเพณีและเทศกาลพื้นบ้าน และ (10) เทคโนโลยี
ท้องถิ่น (นกฤต สังข์เฉย, 2550: 42-45) 

การท่องเที ่ยวเชิงวัฒนธรรมอย่างยั ่งยืนมุ ่งเน้นผลประโยชน์ทั ้งในด้านเศรษฐกิจและการรักษา
สภาพแวดล้อมและวิถีชีวิตดั้งเดิม เพื่อให้ชุมชนสามารถรองรับความต้องการในปัจจุบันและอนาคตได้อย่าง
สมดุล การจัดการอย่างยั่งยืนจำเป็นต้องส่งเสริมให้คนในท้องถิ่นตระหนักถึงความสำคัญทางเศรษฐกิจจากการ
ท่องเที่ยว และมีส่วนร่วมในการพัฒนาผลประโยชน์ร่วมกัน เช่น การสร้างงานและรายได้ทั้งทางตรงและ
ทางอ้อม ซึ่งนำไปสู่การรักษาวัฒนธรรมและทรัพยากรท้องถิ่นอย่างยั่งยืน คนในชุมชนจะรู้สึกเป็นเจ้าของ
ทรัพยากรร่วมกัน ส่งเสริมการท่องเที่ยวในท้องถิ่น (Ismail, 2008) 

ทฤษฎีความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรม 
การแพร่กระจายของวัฒนธรรมเกิดจากความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมของมนุษย์เป็นปัจจัยสำคัญ และ

สิ่งที่ทำให้เกิดความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมมี 4 ประการ คือ การปรับตัวของมนุษย์เพื่อให้อยู่ร่วมกับธรรมชาติ
ได้เหมาะสม การผสมผสานทางวัฒนธรรมเดิมกับวัฒนธรรมใหม่ การบูรณาการทางวัฒนธรรม และพหุ
วัฒนธรรม การปรับตัวจะเป็นด้านชีวภาพและด้านวัฒนธรรม มักเป็นเชิงประวัติศาสตร์ ว่าได้มีการ
เปลี ่ยนแปลงเพื ่อจัดระบบความสัมพันธ์ให้สอดคล้องกัน การปรับเปลี ่ยนตัวมนุษย์หรือสัตว์เพื ่อให้ 
ความสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมเป็นความสัมพันธ์ที่เหมาะสม และการปรับสภาพแวดล้อมเพื่อให้สอดคล้องกับ
สภาพของมนุษย์หรือสัตว์ ถ้าพิจารณาการปรับตัวทางวฒันธรรม หมายถึง ความหมายทางวัตถุและมิใช่วัตถุ ซึ่ง
มีเรื่องควรพิจารณาในเรื่องนี้ คือ 

1. ด้านศิลปวัฒนธรรม เช่น วรรณคดี และที่เป็นวิถีชีวิต 
2. องค์ประกอบต่างๆ ของวัฒนธรรม เรียงร้อยประสานเข้าเป็นวัฒนธรรมมีลักษณะเป็นองค์รวม และ

มีลักษณะเฉพาะของแต่ละสังคมวัฒนธรรม 
3. การปฏิสัมพันธ์กับสังคมข้างเคียง หรือค้นพบสิ่งใหม่ในสังคมตนเอง จึงทำให้เกิดการปรับเปลี่ยน

เพื่อคงอยู่ของวัฒนธรรมนั้น 
4. วัฒนธรรมคือระบบสัญลักษณ์ องค์ประกอบแต่ละส่วนความหมายและสื่อ ความหมายที่ลึกซึ้ง 

กว้างขวางกว่าข้อเท็จจริง เช่น ธงชาติ 



   

45 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
5. การดำเนินชีวิตมนุษย์ต้องดำเนินเป็นกลุ่ม การปรับเปลี่ยนสังคมและวัฒนธรรม เป็นการปรับเปลี่ยน

กลุ่มมากกว่า ระดับปัจเจกชน การสืบทอดก็ถ่ายจากรุ่นหนึ่งสู่รุ่นหนึ่ง จึงเป็นการปรับเปลี่ยนกลุ่ม 
6. พฤติกรรมมนุษย์ยืดหยุ่นและปรับเปลี่ยนได้ 
7. การถ่ายทอดวัฒนธรรมจากรุ ่นสู ่รุ ่นมีกระบวนการขั ้นตอนการปรับเปลี ่ยนดังกล่าวเป็นการ

ปรับเปลี่ยนทางวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นเมื่อเกิดปฏิสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมหรือกลุ่มคนอื่นซึ่งเป็นสิ่งจำเป็นและ
เรายอมรับได้ (ปริญญา เฉิดโฉม, 2554)  

สรุปได้ว่า การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมเน้นการสัมผัสประสบการณ์ที่แท้จริงของวัฒนธรรมท้องถิ่น ซึ่ง
รวมถึงการแลกเปลี่ยนความรู้และความคิดระหว่างนักท่องเที่ยวและชุมชนท้องถิ่น โดยมีแหล่งท่องเที่ยวที่เป็น
องค์ประกอบสำคัญ เช่น พิพิธภัณฑ์ ศิลปะ หัตถกรรม ประเพณี และดนตรีพื้นบ้าน เพื่อสร้างความเข้าใจและ
การมีส่วนร่วมของชุมชนในกระบวนการท่องเที่ยวอย่างยั่งยืน ส่งเสริมรายได้และการจ้างงานในท้องถิ่น ทั้งนี้ 
การปรับตัวและการผสมผสานทางวัฒนธรรมยังมีบทบาทสำคัญในการรักษาเอกลักษณ์ของสังคมและส่งเสริม
ความสัมพันธ์ระหว่างชุมชนกับนักท่องเที่ยวอย่างมีประสิทธิภาพ 
 
แนวทางการบริหารจัดการการท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนา  

การท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนาเป็นรูปแบบการท่องเที่ยวที่ผสมผสานวฒันธรรม ศรัทธา และการเรียนรู้
ทางจิตใจ โดยมีวดั สถานที่สำคัญทางพระพทุธศาสนา และประเพณีทางศาสนาเป็นองค์ประกอบหลัก แนว
ทางการบริหารจัดการทีม่ีประสิทธิภาพควรประกอบด้วย 

1.การมีสว่นร่วมของชุมชนและวัด เสริมสรา้งบทบาทของพระสงฆ์ ผู้นำชุมชน และประชาชนในฐานะ
เจ้าของพื้นที่เพื่อรักษาอตัลักษณ์และคุณค่าทางศาสนา 

2.การจัดการแหล่งท่องเที่ยวอย่างยั่งยืน ดูแลรักษาสภาพแวดล้อม สถาปัตยกรรม และศิลปวัตถุทาง
ศาสนาให้อยู่ในสภาพสมบูรณ์ พร้อมทั้งบริหารจำนวนผู้มาเยือนให้เหมาะสม 

3.การส่งเสริมการเรียนรูแ้ละปฏิบัติธรรม ออกแบบกิจกรรมที่ส่งเสริมการเจริญสต ิศีลธรรม และการใช้
เวลาอย่างมีคุณคา่ เช่น วิปัสสนากรรมฐาน คา่ยพุทธบุตร 

4.การบูรณาการกับนโยบายรัฐและภาคธรุกิจ ร่วมมือกับหน่วยงานท่องเที่ยวและผู้ประกอบการเพือ่พัฒนา
เส้นทางท่องเที่ยว ศึกษาความต้องการนักท่องเทีย่ว และส่งเสริมการตลาดอย่างมีจริยธรรม 

5.การใช้เทคโนโลยีในการจัดการ พัฒนาแอปพลิเคชัน แพลตฟอร์มออนไลน์ หรือสื่อมัลติมีเดียเพื่อเผยแพร่
ความรู้และอำนวยความสะดวกให้นักท่องเที่ยว 

แนวทางเหล่านี้จะช่วยยกระดับการท่องเที่ยวเชิงพระพทุธศาสนาให้เป็นทั้งพื้นที่ทางวัฒนธรรม แหล่ง
เรียนรู้ และจุดเริ่มต้นของการพัฒนาทางจิตวิญญาณอย่างยั่งยืน 
 
 
 



   

46 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
 
บทสรุป 

บทความเรื่อง แนวทางการบริหารจัดการการท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนา นำเสนอวิธีการจัดการและ
พัฒนาการท่องเที่ยวที่เกี่ยวข้องกับศาสนาพุทธ โดยมุ่งเน้นการรักษาสมดุลระหว่างการอนุรักษ์วัฒนธรรม
และศาสนสถานกับการสร้างประสบการณ์ที่มีคุณค่าสำหรับนักท่องเที่ยว การบริหารจัดการการท่องเที่ยวเชิง
พระพุทธศาสนาจำเป็นต้องให้ความสำคัญกับการรักษาศรัทธาและความเคารพในศาสนสถาน รวมถึงการ
เสริมสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับหลักธรรมคำสอนแก่ผู้มาเยือน นอกจากนี้ควรมีการจัดการการใช้
ทรัพยากรที่ยั่งยืนเพื่อป้องกันผลกระทบด้านลบต่อสิ่งแวดล้อมและชุมชนท้องถิ่น 

การจัดการดังกล่าวควรเริ่มต้นจากการวางแผนที่ครอบคลุมตั้งแต่การพัฒนาสถานที่ท่องเที่ยว การ
ฝึกอบรมบุคลากรที่เกี่ยวข้อง รวมถึงการจัดทำเส้นทางท่องเที่ยวที่เหมาะสมและปลอดภัย โดยควรคำนึงถึง
ศักยภาพของสถานที่และความสามารถในการรองรับนักท่องเที่ยว เพื่อป้องกันปัญหาความแออัดหรือการ
ทำลายศาสนสถาน การให้ความรู้แก่นักท่องเที่ยวเกี่ยวกับข้อควรปฏิบัติและความสำคัญของสถานที่นั้น ๆ จะ
ช่วยสร้างความเคารพและลดพฤติกรรมที่อาจก่อให้เกิดความเสียหายแก่ศาสนสถานและวัฒนธรรมของชุมชน
ท้องถิ่น 

ดังนั้น การมีส่วนร่วมของชุมชนในท้องถิ่นถือเป็นปัจจัยสำคัญในการบริหารจัดการการท่องเที่ยวเชิง
พระพุทธศาสนาอย่างยั่งยืน การสร้างความเข้าใจและสนับสนุนให้ชุมชนมีบทบาทในการอนุรักษ์ศาสนสถาน 
การจัดการทรัพยากรท้องถิ่น และการเผยแพร่วัฒนธรรมที่ถูกต้อง จะช่วยเสริมสร้างความสัมพันธ์อันดีระหว่าง
ชุมชนกับนักท่องเที่ยว อีกทั้งยังสร้างประโยชน์ทางเศรษฐกิจและสังคมแก่ชุมชน ทำให้การท่องเที่ยวสามารถ
เจริญเติบโตได้อย่างสมดุลและยั่งยืนในระยะยาว 
 
  



   

47 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
องค์ความรู้ใหม่ 

การท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนาเป็นแนวทางหน่ึงในการพัฒนาการท่องเที่ยวที่นำเอาองค์ประกอบ
ทางวัฒนธรรมและจิตวิญญาณมาผสมผสานเพื่อเสริมสร้างความรู้ ความเข้าใจ และประสบการณ์เชิงลึก
เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา รวมถึงการอนุรักษ์วัฒนธรรมและการสร้างรายได้ให้กับชุมชน เพื่อให้องค์ความรู้นี้
เป็นประโยชน์ บทความนี้จะนำเสนอโมเดลการบริหารจัดการการท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนาใน 5 หัวข้อ
สำคัญดังนี้ 

แนวทางการบริหารจัดการการท่องเที่ยวเชิงพระพุทธศาสนา 
1. การวางแผนและการกำหนดนโยบาย (Planning and Policy Making) 
2. การสร้างประสบการณ์การท่องเที่ยวที่ยั่งยืน (Creating Sustainable Tourism Experiences) 
3. การจัดการทรัพยากรและการอนุรักษ์ (Resource Management and Conservation) 
4. การส่งเสริมการมีส่วนร่วมของชุมชน (Community Engagement and Participation) 
5. การประชาสัมพันธ์และการตลาด (Marketing and Promotion) 

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 แนวทางการบริหารจดัการการท่องเที่ยวเซิงพระพุทธศาสนา 



   

48 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
เอกสารอ้างอิง 

กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2557). ราชกิจจานุเบกษา เล่ม 131 ตอนที่ 89 ก. 
ธงชัย สันติวงษ. (2543). องค์การและการบริหาร (พิมพ์ครั้งที่ 11). กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
ธนกฤต สังข์เฉย. (2550). อุตสาหกรรมการท่องเที ่ยวและบริการ . เพชรบุร ี: คณะวิทยาการจัดการ 

มหาวิทยาลัยศิลปากร วิทยาเขตสารสนเทศ. 
ปริญญา เฉิดโฉม. (2554). แนวคิดและทฤษฎีทางมานุษยวิทยา. สงขลานครินทร์. (อัดสำเนา). 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธม.มจิตฺโต). (2549). พุทธวิธีในการบริหาร (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาสุทิตย์ อาภากโร และคณะ. (2556). การพัฒนารูปแบบและกระบวนการจัดการท่องเที ่ยวทาง

พระพุทธศาสนาในประเทศไทย. สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมคิด บางโม. (2534). หลักการจัดการ (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: บริษัท พิมพดีจำกัด. 
สมคิด บางโม. (2544). การบริหาร. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
สมพงศ์ เกษมสิน. (2523). การบริหาร (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์เกษมสุวรรณ. 
สุดาทิพย์ นันทโชค. (2556). พฤติกรรมการท่องเที่ยวเชิงศาสนาในเขตจังหวัดสิงห์บุรีของนักท่องเที่ยวสูงอายุ. 

วารสารปัญญาภิวัฒน์, 5(1), 32. 
เสนาะ ติเยาว์. (2544). หลักการบริหาร. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
วิวัฒน์ชัย บุญยภักดี. (2531). วัด : จำเป็นอย่างไรจะต้องมีคู่มือพัฒนา. จุลสารการท่องเที่ยว, 7(1), 73-77. 
อารีย์ นัยพินิจ และคณะ. (2556). การศึกษาศักยภาพการท่องเที่ยวเชิงศาสนาของวัดในกลุ่มจังหวัดร้อยแก่น

สารสินธ. วารสารปัญญาภิวัฒน์, 5(1), 31-32. 
Dale, Y. (1956). Personnel Principles and Policies (4th ed.). Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall. 
Goeldner, C. R., and Ritchie, J. R. B. (2006). Tourism: Principles, Practices, Philosophies (10th 

ed.). Hoboken, NJ: J. Wiley. 
Gross, B., and Brown. (2008). Organization Theory and Management: A Macro Approach. New 

York, NY: Wiley & Sons. 
Ismail, R. (2008). Development of a Normative Model for Cultural Tourism on The Cape Flat 

(Master’s dissertation). Cape Peninsula University of Technology. 
Koontz, H., and O’Donnell, C. (2001). Management. Citing Hersey and Blanchard. 
Fayol, H. (2004). Human Resource Management in a Business Context (2nd ed.). London, UK: 

Thomson Learning. 
Simon, H., Smithburg, D., and Thompson, V. (1971). Public Administration (14th ed.). New York, 

NY: Alfred A. Knope. 
Swarbrooke, J. (1999). Sustainable Tourism Management. London, UK: CABI. 



   

49 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่2 (มนีาคม-เมษายน) 2568               
Vol.1 No.2 (March-April) 2025 

2025) 
Weaver, D., and Oppermann, M. (2000). Tourism Management. Brisbane, Australia: John Wiley 

& Sons. 
 
 


