
   

33 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

การตีความพุทธธรรมในสังคมไทยหลากหลายวัฒนธรรม 
Interpreting Buddhist Teachings in Thailand’s Multicultural Society 

 
พระมหาธนา วรรณสมบูรณ์ 

Phra Maha Thana Wansomboon 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครพนม 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Nakhon Phanom Campus 
*Corresponding Author E-mail:mahathana88@gmail.com 

Received: 5 July 2025 ; Revised: 9 July 2025 ; Accepted: 10 July 2025 
 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้นำเสนอผลการศึกษาเกี่ยวกับการตีความพุทธธรรมในสังคมไทยที่มีความหลากหลายทาง

วัฒนธรรม โดยมุ่งสังเคราะห์แนวคิดจากบทความวิชาการที่เกี่ยวข้อง เพื่อเสนอเป็นองค์ความรู้ใหม่ในรูปแบบ 
“โมเดลการตีความพุทธธรรมเชิงพลวัตในบริบทพหุวัฒนธรรม” ซึ่งแสดงให้เห็นว่าพุทธธรรมมิได้ดำรงอยู่อย่าง
คงที่หรือเป็นหลักการสากลที่ไม่เปลี่ยนแปลง แต่เป็นชุดแนวคิดทางศาสนาที่เปิดให้มีการตีความใหม่และการ
ปรับใช้ตามพลวัตของสังคม วัฒนธรรม และประวัติศาสตร์ในแต่ละพื้นที่โมเดลที่เสนอประกอบด้วย 3 มิติหลัก 
ได้แก่ (1) มิติพลวัตของพุทธธรรม ซึ่งสะท้อนถึงการตีความธรรมะที่สามารถปรับเปลี่ยนได้ตามบริบท เช่น การ
ใช้หลักเมตตาธรรมและปัญญาในการแก้ปัญหาสังคมร่วมสมัย (2) มิติของตัวกลางผู้แปลความ อันได้แก่
พระสงฆ์ ผู้นำท้องถิ่น และองค์กรศาสนา ซึ่งทำหน้าที่เชื่อมโยงระหว่างหลักธรรมกับชีวิตจริงของผู้คน โดย
อาศัยความเข้าใจบริบทวัฒนธรรมเฉพาะถิ ่น และ (3) มิติเชิงพื ้นที ่และวัฒนธรรม ซึ ่งแสดงให้เห็นถึง
ลักษณะเฉพาะของการตีความในแต่ละภูมิภาค เช่น พื้นที่พหุศาสนาในภาคใต้ หรือพื้นที่เมืองใหญ่ที่ต้องเผชิญ
กับความท้าทายด้านจริยธรรมในยุคโลกาภิวัตน์จากการสังเคราะห์ดังกล่าว บทความเสนอว่ าการตีความพุทธ
ธรรมในสังคมไทยควรถูกเข้าใจในฐานะ “กระบวนการแปลความเชิงพลวัต” ที่มีความยืดหยุ่นและสัมพันธ์กับ
บริบททางวัฒนธรรม สังคม และพื้นที่อย่างแนบแน่น ซึ่งจะช่วยส่งเสริมความเข้าใจข้ามวัฒนธรรม ความ
กลมกลืนระหว่างศาสนา และการอยู่ร่วมกันอย่างมีสันติในสังคมพหุวัฒนธรรม 

คำสำคัญ: พุทธธรรม, ความหลากหลายทางวัฒนธรรม, การตีความ 
 

 
 
 
 
 



   

34 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

Abstract 
This article presents a study on the interpretation of Dhamma in the context of 

Thailand’s culturally diverse society. Drawing on a synthesis of related academic works, it 
proposes a new body of knowledge in the form of a "Dynamic Interpretation Model of 
Dhamma in a Multicultural Context." The model emphasizes that Dhamma is not a fixed or 
universally immutable doctrine, but rather a dynamic set of religious concepts that are 
continuously interpreted and adapted according to the evolving socio-cultural and historical 
contexts of various communities across Thailand.The proposed model comprises three core 
dimensions: (1) The Dynamic Nature of Dhamma Interpretation, which reflects the contextual 
adaptability of core Buddhist principles such as compassion and wisdom in addressing 
contemporary social issues—ranging from interfaith conflict in southern Thailand to moral 
disintegration in urban societies; (2) Interpretive Agents, including monks, local intellectuals, 
and religious institutions, who serve as cultural mediators translating doctrinal teachings into 
lived experiences through a deep understanding of local cultural frameworks; and (3) Cultural-
Contextual Specificity, which highlights regional distinctiveness in interpretation shaped by 
ethnic identity, historical experience, and interreligious coexistence—particularly in religiously 
plural regions or rapidly globalizing urban centers.In conclusion, this article argues that 
interpreting Dhamma in Thai society should be understood as a dynamic and context-sensitive 
process, shaped by cultural, social, and spatial elements. Such an approach supports cross-
cultural understanding, religious harmony, and peaceful coexistence in multicultural societies, 
while reaffirming the relevance and resilience of Buddhist thought in an ever-changing world. 

Keywords: Dhamma, cultural diversity, interpretation 
 
บทนำ 
ในสังคมไทยซึ่งมีลักษณะพหุวัฒนธรรม การตีความพุทธธรรมไม่อาจดำรงอยู่ในกรอบความหมายที่

แน่นิ่ง หากแต่ต้องดำเนินไปในบริบทของการปรับประยุกต์ให้สอดคล้องกับเงื่อนไขทางสังคม วัฒนธรรม และ
ความเชื่อของกลุ่มชนต่าง ๆ (สมสัก เพ็ดสะไหม, 2565) พุทธศาสนาในฐานะศาสนาประจำชาติไทย มิได้ดำรง
อยู่เพียงในเชิงพิธีกรรมหรือศาสนสถาน หากแต่แทรกซึมอยู่ในวิถีชีวิต ภาษา และความเชื่อในทุกมิติของชุมชน 
เช่น การทำบุญ สวดมนต์ ตลอดจนพิธีกรรมผีพราหมณ์พุทธ (พระณัฐพน ศุทธภาพิสุทธิคุณ , 2568) ส่งผลให้
การตีความพุทธธรรมมิได้เป็นการยึดถือแต่เนื้อหาทางพระไตรปิฎกเท่านั้น หากยังเป็นผลลัพธ์จากการผสาน
ของบริบททางวัฒนธรรมด้วย 



   

35 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงของสังคมไทยในยุคโลกาภิวัตน์ ความหลากหลายทางชาติพันธุ์ ศาสนา 
และวิถีชีวิตได้ท้าทายกรอบการตีความแบบดั้งเดิมของพุทธธรรม ตัวอย่างเช่น การตีความเมตตาธรรมในบริบท
ของ LGBTQ+ หรือการประยุกต์พุทธธรรมกับสิทธิมนุษยชน กลับกลายเป็นประเด็นที่มีทั้งการยอมรับและการ
โต้แย้งในสังคม (พระภิญโญ เอี่ยมสุวรรณ (ปญฺญาทีโป), 2567) สถานการณ์นี้แสดงให้เห็นถึงความจำเป็นของ
การศึกษาการตีความพุทธธรรมในมิติทางวัฒนธรรมอย่างรอบด้าน โดยเฉพาะในพื้นที่พหุวัฒนธรรม เช่น 
จังหวัดชายแดนภาคใต้ หรือภาคตะวันออกเฉียงเหนือที่มีชนเผ่าพื้นเมือง (วชิระ นันผาด, 2568) 

จากบริบทดังกล่าว การศึกษาการตีความพุทธธรรมในสังคมไทยหลากหลายวฒันธรรมจึงมีความสำคญั
อย่างยิ่ง ทั้งในแง่ของการธำรงพุทธธรรมให้สอดคล้องกับความเป็นไทย และในแง่ของการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ
ในสังคมพหุวัฒนธรรม การวิจัยเรื่องนี้ตั้งอยู่บนหลักการที่ว่าพุทธธรรมมิใช่เพียงวินัยหรือคำสอนที่เคร่งครัดทาง
ศาสนา แต่เป็นแนวทางของการตีความที่สามารถปรับประยุกต์เพื่อความเข้าใจร่วมกันระหว่างกลุ่มชนต่าง ๆ 
(มัฆวาน ภูมิเจริญ, 2565) ทั้งนี้เพื่อเปิดพื้นที่ให้พุทธศาสนาไม่เป็นเพียงมรดกทางศาสนา หากแต่เป็นพลัง
ขับเคลื่อนสังคมในเชิงคุณธรรมร่วมสมัย 

 
ความหมายของ การตีความในสำนวนภาษาวิชาการ 
การตีความ (Interpretation) เป็นกระบวนการทางปัญญาที่มุ่งทำความเข้าใจสิ่งที่อยู่เบื้องหลังถ้อยคำ 

สัญลักษณ์ หรือเหตุการณ์หนึ่ง ๆ โดยมีเป้าหมายเพื่อแสดงนัย ความหมาย หรือเจตนารมณ์ที่แฝงเร้นอยู่ ซึ่ง
อาจไม่ได้ปรากฏอย่างชัดเจน การตีความจึงเป็นการเปิดพื้นที่ให้ความเข้าใจเชิงลึก (deep understanding) 
แก่ผู้รับสาร ไม่ว่าจะในเชิงภาษา วรรณกรรม ปรัชญา กฎหมาย หรือศิลปะ โดยมีรากฐานมาจากศาสตร์ของ
เฮอร์เมนูติกส์ (Hermeneutics) 

ในเชิงวิชาการ การตีความเป็นเครื่องมือสำคัญที่ช่วยให้เกิดการสื่อสารข้ามบริบท ข้ามวัฒนธรรม และ
ข้ามยุคสมัย โดยไม่จำกัดเพียงการแปลความ แต่เป็นกระบวนการถอดรหัสที่ต้องอาศัยกรอบแนวคิด ความรู้
พื้นฐาน และโลกทัศน์ของผู้ตีความ ทั้งนี้ “การตีความ” ยังมีความยืดหยุ่นที่ เปิดให้เกิดความหมายหลากหลาย
ภายใต้เงื่อนไขทางสังคมและวัฒนธรรมต่างกัน 

เสรี พงศ์พิศ (2566) เสนอว่า ศาสตร์แห่งการตีความไม่ใช่เพียงกลไกของภาษา แต่เป็นกระบวนการ
ของการทำความเข้าใจชีวิต สังคม และบริบททางวัฒนธรรม โดยเน้นว่าวิธีการตีความสามารถนำไปใช้ใน
กระบวนการพัฒนาเชิงสังคมและชุมชนได้ เอกฉัท จารุเมธีชน (2567) ระบุว่าการตีความตามหลักพุทธธรรมไม่
เพียงแต่เป็นการแปลความหมายของถ้อยคำ แต่ยังครอบคลุมถึงเจตนา ความเมตตา และการสื่อสารเชิง
จริยธรรม โดยเน้นการตีความเพื่อการสื่อสารที่มีประสิทธิภาพและเข้าใจตรงกัน 

สุรชัย พุดชู แม่ชีเนตรนภา สุทธิรัตน์ และอริสา สายศรีโกศล(2567) นำเสนอว่าการตีความในบริบท
ทางศาสนา โดยเฉพาะพุทธศาสนา มีลักษณะเฉพาะที่แตกต่างจากปรัชญาตะวันตก กล่าวคือ เน้น “ความ
เข้าใจเพื่อการหลุดพ้น” มากกว่าการหา “ความจริงเชิงทฤษฎี” ศุภวัจน์ แต่รุ่งเรือง (2567) เสนอว่าการตีความ



   

36 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

ในเชิงภาษาศาสตร์ปัจจุบัน เช่นในกรอบ Universal Dependencies เป็นการพัฒนาเกณฑ์ที่แม่นยำมากขึ้นใน
การจำแนกโครงสร้างภาษาธรรมชาติ โดยเฉพาะในภาษาไทยซึ่งมีความยืดหยุ่นสูง 

สรุปได้ว่า การตีความเป็นกระบวนการที่หลากมิติและมีนัยยะเชิงลึกทางวิชาการ ทั้งในเชิงปรัชญา 
ศาสนา ภาษา และสังคมศาสตร์ ไม่เพียงแต่เป็นเครื่องมือในการทำความเข้าใจเนื้อหา แต่ยังสะท้อนเจตนารมณ์
ของมนุษย์ต่อโลกและชีวิต นักวิชาการไทยหลายท่านได้ขยายความหมายของการตีความให้ครอบคลุมถึงบริบท
เชิงจริยธรรม วัฒนธรรม และสังคมด้วย 

องค์ประกอบของการตีความ 
การตีความเป็นกระบวนการสำคัญในการทำความเข้าใจปรากฏการณ์ แนวคิด หรือข้อมูลในเชิงลึก 

โดยมิใช่เพียงแค่การถอดความหรือแปลความหมายตามตัวอักษรเท่านั้น หากแต่เป็นการสร้างความเข้าใจโดย
อาศัยบริบททางสังคม วัฒนธรรม ปรัชญา และประสบการณ์ของผู้วิจัยหรือผู้แปลความ ซึ่งมีบทบาทสำคัญทั้ง
ในศาสตร์มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และการศึกษา 

องค์ประกอบสำคัญของการตีความประกอบด้วย 
1.บริบทของเนื้อหาการพิจารณาเน้ือหาตามบริบทของเวลา วัฒนธรรม และสถานการณ์เฉพาะ 

2.เจตจำนงของผู้สื่อสารการเข้าใจความหมายที่ผู้เขียนหรือผู้พูดต้องการสื่อ 
3.กรอบแนวคิดหรือทฤษฎีที่ใช้การใช้ทฤษฎีเป็นเครื่องมือในการวิเคราะห์ เช่น อรรถปริวรรต

ศาสตร์ 
4.ความสัมพันธ์ระหว่างผู้อ่านกับข้อความผู้อ่านมีบทบาทในการ “สร้าง” ความหมาย มิใช่เพียง “รับ” 

ความหมาย 
5.การวิเคราะห์เชิงวิพากษ์การตั้งคำถามต่อข้อสมมุติฐาน โครงสร้าง และผลกระทบของข้อความที่

ตีความ 
ดิเรก ด้วงลอย พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร และมัลลิกา ภูมะธน (2568)เสนอว่าการตีความเชิงปรัชญา

สามารถช่วยให้เกิดความเข้าใจใหม่ในบริบทของผู้นำพุทธศาสนา โดยอาศัยกระบวนการวิเคราะห์เน้ือหาอย่างมี
ชั้นเชิงทางวาทกรรมและปรัชญาเพื่อยกระดับการเข้าใจเชิงลึก เกียรติศักดิ์ พานิชพัฒธนกุล เมธา หริมเทพาธิป 
และชิสา กันยาวิริยะ (2568)อธิบายว่าการตีความคือกระบวนการอรรถปริวรรต ซึ่งเชื่อมโยงระหว่างภาษา 
ข้อความ และผู้รับสาร โดยเน้นความสำคัญของการทำความเข้าใจแนวคิดในกรอบบริบทเชิงวัฒนธรรมและ
ศาสนา 

พระรบชนะชน อติพโล (คำอ่อนศรี)และคณะ (2568)กล่าวถึงข้อจำกัดในการตีความในบริบทของการ
ใช้เทคโนโลยีและปัญญาประดิษฐ์ ซึ่งต้องการกรอบแนวคิดใหม่ที่สามารถรองรับการเปลี่ยนแปลงของเนื้อหา
จากการแปลผล AIภาวนา เพ็ชรพราย (2568)ศึกษาการตีความภาษาวัจนและอวัจนในเชิงวัฒนธรรม 
โดยเฉพาะในการสื่อสารระหว่างวัฒนธรรม ซึ่งชี้ให้เห็นว่าการตีความต้องคำนึงถึงภาษากายและภาษาบริบท
ด้วย สิรินทร์ กันยาวิริยะและชิสา กันยา วิริยะ(2568)เสนอว่าการตีความเชิงปรัชญาต้องอาศัยความเข้าใจที่
ลึกซึ้งในเชิงจิตวิญญาณและจริยธรรม เพื่อให้เข้าถึง “สาระ” ที่ซ่อนอยู่ในคัมภีร์หรือวรรณกรรมต้นฉบับ 



   

37 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

สรุปได้ว่า การตีความมิใช่เพียงการแปลความหมาย แต่เป็นกระบวนการที่มีโครงสร้าง ชัดเจน และ
ต้องอาศัยทั้งกรอบทฤษฎี บริบท และทักษะวิพากษ์ นักวิชาการไทยหลายท่านได้เน้นถึงมิติทางปรัชญา 
วัฒนธรรม และเทคโนโลยี ซึ่งล้วนส่งผลต่อกระบวนการตีความอย่างมีนัยสำคัญ 

ความสำคัญของการตีความ 
การตีความ (Interpretation) เป็นกระบวนการทางปัญญาที่สำคัญยิ่งในโลกวิชาการ โดยเฉพาะใน

ศาสตร์มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ และปรัชญา ซึ่งมิใช่เพียงแค่การแปลความหมายจากข้อความหนึ่งไปยังอีก
ข้อความหนึ่ง แต่เป็นการสร้างความเข้าใจเชิงลึกในระดับบริบท สภาพแวดล้อม ความเชื่อ และโลกทัศน์ของ
ผู้เกี่ยวข้อง การตีความจึงไม่ใช่กระบวนการเชิงกล (mechanical) หากแต่เป็นการมีส่วนร่วมเชิงปรัชญาและ
อารมณ์ เพื่อเข้าใจความจริงที่ซ่อนอยู่ภายใต้ผิวของถ้อยคำหรือพฤติกรรม 

นักวิชาการไทยจำนวนมากให้ความสำคัญกับศาสตร์แห่งการตีความในแง่มุมที่หลากหลาย อาทิ ด้าน
กฎหมาย ภาษา วรรณกรรม ศาสนา และศิลปะ โดยมีการอธิบายว่า “การตีความ” ช่วยขยายพรมแดนของ
ความรู้และช่วยให้ผู้ศึกษาเกิดการตั้งคำถามและการวิพากษ์ในเชิงลึก ไม่ใช่แค่รับรู้ข้อมูลอย่างผิวเผิน 

ในบริบทของHermeneuticsซึ่งเป็นศาสตร์แห่งการตีความที่มีรากฐานจากปรัชญาตะวันตก เช่น ไฮ
เดกเกอร์ หรือ กาดาเมอร์ ได้ถูกนำมาปรับใช้ในงานวิจัยไทยเพื่อทำความเข้าใจเอกสารโบราณ พุทธธรรม 
แนวคิดวัฒนธรรม และพฤติกรรมทางสังคม นักวิชาการไทยหลายท่านได้ให้ความกระจ่างเกี่ยวกับแนวทางการ
ตีความที่สอดคล้องกับบริบทไทยอย่างลึกซึ้ง 

เสรี พงศ์พิศ (2566)ในบทความศาสตร์แห่งการตีความและการประยุกต์ในสังคมไทยผู้เขียนเสนอว่า
การตีความคือสะพานเชื่อมระหว่างอดีตกับปัจจุบัน และเป็นกลไกสำคัญในการประยุกต์องค์ความรู้สู่บริบท
สังคมร่วมสมัย ไม่ใช่เพียงแค่การอธิบายเนื้อหา แต่เป็นการรื้อสร้างความเข้าใจใหม่ในวิธีคิดของผู้เรียนอรุณี 
วสันตยานันท์ (2566)กล่าวถึงการตีความเอกสารตามประมวลกฎหมายแพ่งและพาณิชย์ โดยชี้ให้เห็นว่าการ
ตีความทางกฎหมายมิใช่แค่การแปลเนื้อหาของมาตรา แต่ต้องอาศัยเจตนาแฝงที่สะท้อนอัตลักษณ์ของนิติ
ปรัชญาและระบบศีลธรรมของสังคม 

สุรชัย พุดชู แม่ชีเนตรนภา สุทธิรัตน์ และอริสา สายศรีโกศล(2567)ในบทความเกี่ยวกับการตีความ
เชิงปรัชญาในคัมภีร์พุทธศาสนา ผู้เขียนระบุว่าการตีความในระดับอภิปรัชญาสามารถเปิดมุมมองใหม่แก่
การศ ึกษาเน ื ้อหาทางศาสนา โดยเฉพาะการว ิเคราะห์แนวค ิดแบบอรรถปร ิวรรต ( Hermeneutic 
transformation)จักรพันธ์ ชัยยะ และ นรเศรษฐ์ อุดาการ (2566)ศึกษาเรื่องการตีความเพื่อการแสดงดนตรี
ไทย โดยเน้นว่าการตีความในศิลปะมิใช่แค่ตามสคริปต์หรือโน้ต แต่รวมถึงอารมณ์ แรงบันดาลใจ และจิต
วิญญาณของผู้ประพันธ์ ที่ผู้แสดงต้อง สื่อความ ผ่านการตีความ ยศธร ทวีพล (2565)กล่าวถึงการตีความใน
กระบวนการวิเคราะห์วาทกรรมเชิงนโยบาย โดยระบุว่าการตีความในงานวิจัยเชิงคุณภาพไม่เพียงแต่ช่วยให้
เข้าใจโครงสร้างของอำนาจที่แฝงในภาษา แต่ยังทำหน้าที่เป็นเครื่องมือในการปลดปล่อยทางความคิด 

สรุปได้ว่า การตีความเป็นกระบวนการสำคัญที่เชื่อมโยงความรู้ในมิติต่างๆ ทั้งทางภาษา กฎหมาย 
ศาสนา และศิลปะ ช่วยให้มนุษย์เข้าใจโลกและตนเองในระดับลึกซึ้งมากยิ่งขึ้น ผ่านการอ่าน วิเคราะห์ และรื้อ



   

38 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

สร้างความหมาย การตีความจึงเป็นทั้งศาสตร์และศิลป์ที่มีคุณูปการต่อการสร้างองค์ความรู้ที่มีคุณค่าในทุก
ศาสตร์ 

ความหมายของพุทธธรรมในสังคมไทย 
พุทธธรรมในสังคมไทย หมายถึง หลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาที่สะท้อนอยู่ในวิถีชีวิต ความเชื่อ 

คุณค่า และโครงสร้างทางสังคมของประชาชนไทย โดยเฉพาะในด้านจริยธรรม การศึกษา และความสัมพันธ์
ทางสังคม พุทธธรรมมิได้จำกัดเพียงในพระวินัยหรือคำสอนที่เป็นนามธรรม หากแต่แทรกซึมอยู่ในรูปแบบของ
พฤติกรรม สถาบัน และแนวทางการดำรงชีวิต ซึ่งส่งผลต่อการหล่อหลอมอัตลักษณ์และวัฒนธรรมของชาติไทย
อย่างลึกซึ้ง 

นักวิชาการหลายท่านให้ความเห็นว่า พุทธธรรมในสังคมไทยได้แสดงบทบาทในการเสริมสร้างระบบ
คุณธรรม การจัดการกับความขัดแย้ง และการพัฒนาคุณภาพชีวิต โดยยึดหลัก อิทธิบาท 4 พรหมวิหาร 4 และ 
อริยมรรคมีองค์ 8 มาประยุกต์ใช้ในภาคปฏิบัติ เช่นในครอบครัว โรงเรียน หน่วยงานรัฐ และการเมือง (พระครู
ปลัดสัมพิพัฒนธรรมาจารย์ พระภาวนาพิศาลเมธี และพระครูพิบูลกิจจารักษ์) 

ในสังคมไทยยุคใหม่ แม้ว่าสภาวะโลกาภิวัตน์และเทคโนโลยีดิจิทัลจะส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงค่านิยม
บางประการ ทว่าพุทธธรรมยังคงเป็นกลไกหลักในการกล่อมเกลาความคิด ความรู้สึก และการกระทำของผู้คน
ให้ดำรงอยู่ในครรลองแห่งความดี ความเมตตา และความรับผิดชอบร่วมกัน (พระวิเทศวิสุทธิคุณ (สมัคร สมคฺ
โค) และพระปราโมทย์ วาทโกวิโท, 2568) 

พระครูปลัดสัมพิพัฒนธรรมาจารย์ และคณะ (2568)ท่านได้ศึกษาวิธีการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาใน
สังคมไทย โดยเน้นให้เห็นว่าพุทธธรรมสามารถเป็น Soft Power ในการนำคนไทยไปสู่ความสุขทางจิตวิญญาณ 
และการมีสุขภาวะร่วมในชุมชนวิชญะ ยศกาศ และพระครูโกวิทอรรถวาที (2568)วิเคราะห์สภาพความ
ยากลำบากของพระสงฆ์ในยุคดิจิทัล โดยเน้นว่าพุทธธรรมจำเป็นต้องถูกปรับให้เข้ากับความเปลี่ยนแปลงทาง
สังคม เพื่อรักษาบทบาทของสงฆ์ในการเป็นผู้นำทางศีลธรรม 

พระวิเทศวิสุทธิคุณ (สมัคร สมคฺโค) และพระปราโมทย์ วาทโกวิโท (2568)ศึกษากระบวนการเผยแผ่
พุทธธรรมของสมัชชาสงฆ์ไทยในต่างประเทศ และเสนอว่าแนวทาง "พุทธสันติวิธี" ควรใช้ทั้งในระดับระหว่าง
ประเทศและภายในสังคมไทยเองเพื ่อสร้างสังคมสันต ิภาพวันชัย ชูศร ีส ุข และธนรัฐ สะอาดเอี ่ยม 
(2568)นำเสนอแนวทางการประยุกต์ “พุทธกสิกรรมธรรมชาติ” ในการแก้ไขความยากจนของชาวชนบท โดย
เชื่อมโยงพุทธธรรมกับเศรษฐกิจพอเพียงและสิ่งแวดล้อม 

สรุปได้ว่า พุทธธรรมในสังคมไทยมิใช่เพียงหลักศาสนาที่อยู ่ในตำรา แต่เป็นพลังทางวัฒนธรรมที่
ปรับเปลี่ยนและประยุกต์ได้ตามบริบทของสังคม พุทธธรรมจึงเป็นทั้งรากฐานทางศีลธรรมและแนวทางในการ
พัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน ไม่ว่าจะในด้านครอบครัว การศึกษา หรือการเมือง 

ความสำคัญของพุทธธรรมในสังคมไทย 
พุทธธรรมในสังคมไทยมีความสำคัญอย่างยิ่งในฐานะกลไกหลักในการรักษาสมดุลระหว่างจริยธรรม

ส่วนบุคคลกับความเป็นระเบียบในระดับสังคม โดยเฉพาะในบริบทของประเทศไทยที่ศาสนาพุทธถือเป็น



   

39 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

ศาสนาประจำชาติ พุทธธรรมได้แทรกซึมในทุกระดับของสังคม ทั้งในด้านกฎหมาย การศึกษา เศรษฐกิจ และ
การเมือง ผ่านหลักธรรมที่ส่งเสริมความเมตตา สติสัมปชัญญะ การไม่เบียดเบียน และการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ 

หลักพุทธธรรมจึงมีบทบาทในการปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรม ตั้งแต่ระดับครอบครัว โรงเรียน ไปจนถึง
ระดับนโยบายรัฐ การมีศีลธรรมเป็นพื้นฐานของพลเมือง ทำให้สังคมสามารถหลีกเลี่ยงความขัดแย้ง และ
ร่วมกันพัฒนาไปสู่เป้าหมายร่วมของความยั่งยืน พุทธธรรมยังเป็นภูมิคุ้มกันทางจิตใจที่ สำคัญ ในยุคที่ผู ้คน
เผชิญกับความเครียดจากการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วทางเศรษฐกิจและเทคโนโลยี 

นอกจากนี ้  พ ุทธธรรมยังช ่วยลดความเหลื ่อมล ้ำทางส ังคมด้วยหลัก “เมตตาธรรม” และ 
“สัมมาอาชีวะ” โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการพัฒนาชนบท การเกษตร และการจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืนตาม
แนว “พุทธเศรษฐศาสตร์” และ “พุทธกสิกรรมธรรมชาติ” อันเป็นแบบแผนการพัฒนาที่สอดคล้องกับวิถีชี วิต
ชาวไทยอย่างแท้จริง 

พระวิเทศวิสุทธิคุณ (สมัคร สมคฺโค) และพระปราโมทย์ วาทโกวิโท (2568) ท่านเสนอแนวทาง พุทธ
สันติว ิธี  (Buddhist Peace Method) เพื ่อการเผยแผ่ธรรมะและการสร้างสังคมสันติภาพ ทั ้งในและ
ต่างประเทศ โดยเห็นว่าพุทธธรรมเป็นพลังนุ่มที่สามารถนำพาสังคมสู่ความมั่นคงภายใน วันชัย ชูศรีสุข และ 
ธนรัฐ สะอาดเอี่ยม (2568) เสนอแนวคิดการใช้พุทธธรรมในการพัฒนาชีวิตและแก้ปัญหาความยากจนใน
ชนบทไทย โดยเฉพาะผ่านหลัก พุทธกสิกรรมธรรมชาติ ซึ่งช่วยให้เกษตรกรมีความมั่นคงทางจิตและเศรษฐกิจ 

พระครูปลัดสัมพิพัฒนธรรมาจารย์ พระภาวนาพิศาลเมธี และพระครูพิบูลกิจจารักษ์ (2568) อธิบาย
ว่าการฝึกวิปัสสนาภาวนาไม่เพียงเป็นการพัฒนาจิต แต่ยังเป็นการสร้าง “Soft Power” ทางจิตวิญญาณ เพื่อ
การอยู่ร่วมกันอย่างมีสติและเมตตาในยุคสังคมเปลี่ยนแปลง วิชญะ ยศกาศ และพระครูโกวิทอรรถวาที (2568) 
วิจัยความยากลำบากของพระสงฆ์ในการรักษาพุทธธรรมในยุคสมัยใหม่ โดยเสนอให้มีการปรับบริบทการเรียน
การสอนธรรมะให้เข้ากับสังคมดิจิทัล เพื่อคงบทบาทของสงฆ์ไว้ในฐานะผู้นำศีลธรรม 

สรุปได้ว่า พุทธธรรมในสังคมไทยมีความสำคัญต่อการหล่อหลอมอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม การพัฒนา
ศีลธรรมของพลเมือง และการขับเคลื่อนสังคมสู่ความยั่งยืนในทุกมิติ พุทธธรรมมิใช่เพียงหลักศาสนา หากเป็น 
ทุนทางวัฒนธรรม ที่สามารถประยุกต์ใช้เพื่อรับมือกับปัญหาสังคม เศรษฐกิจ และจิตวิญญาณได้อย่างเป็น
ระบบ 

ความหมายของความหลากหลายทางวัฒนธรรม 
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมหมายถึง การดำรงอยู่ร่วมกันของกลุ่มบุคคลที่มีพื้นฐานทางชาติพันธุ์ 

ภาษา ศาสนา ประเพณี ความเชื่อ ค่านิยม และวิถีชีวิตที่แตกต่างกันภายในสังคมเดียวกัน หรือในระบบสังคมที่
กว้างขวางขึ้น เช่น องค์กร ชุมชน หรือประเทศ โดยไม่จำเป็นต้องหลอมรวมให้ เป็นเนื้อเดียวกัน หากแต่เป็น
การเปิดโอกาสให้ความแตกต่างนั้นอยู่ร่วมกันได้อย่างมีศักดิ์ศรี ความเข้าใจ และความเคารพซึ่งกันและกัน (อา
นง ใจแน่น จาตุรงค์ แก้วสามดวง และฐิติวรฎา ใยสำลี, 2564) 



   

40 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

การมีความหลากหลายทางวัฒนธรรมจึงถือเป็นคุณค่าและศักยภาพสำคัญในการพัฒนาองค์ความรู้ 
การจัดการศึกษา และการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ โดยเฉพาะในยุคโลกาภิวัตน์ที่มีการเคลื่อนไหวของผู้คนข้าม
พรมแดน ส่งผลให้เกิดการบรรจบกันของวัฒนธรรมอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ 

สมุทร ชำนาญ (2555) กล่าวถึงการบริหารสถานศึกษาในสังคมพหุวัฒนธรรมว่า ความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมส่งผลให้ผู้บริหารต้องมีทักษะการบริหารแบบยืดหยุ่นและเข้าใจความแตกต่าง ทั้งในด้านศาสนา 
ภาษา และวิถีชีวิตของนักเรียนและผู้ปกครอง เพื่อส่งเสริมความเท่าเทียมในโอกาสทางการศึกษา อานง ใจแน่น 
จาตุรงค์ แก้วสามดวง และฐิติวรฎา ใยสำลี (2564) วิเคราะห์ความหลากหลายทางวัฒนธรรมผ่านมิติของ
อาหารจีนในประเทศไทย ชี้ให้เห็นว่า อาหารคือเครื่องมือในการสื่อสารวัฒนธรรมที่สามารถสร้างการยอมรับ
และสะท้อนการอยู่ร่วมกันอย่างกลมกลืนของกลุ่มวัฒนธรรมที่แตกต่าง 

วัชรวร วงศ์กันหา (2557) นำเสนอจากงานวิจัยจารึกในภาคอีสานว่า จารึกเหล่านี้แสดงให้เห็นถึงการ
ดำรงอยู่ของวัฒนธรรมหลากหลายกลุ่ม ซึ่งมิได้หลอมรวมเป็นวัฒนธรรมเดียว แต่ต่างกลุ่มต่างมีพื้นที่ของตนเอง 
ทั้งยังร่วมกันสร้างภูมิทัศน์วัฒนธรรมที่ซ้อนทับ พระครูสุทธิเมธาวัฒน์ (สุทธิพจน์ สุทฺธิวจโน) (2567) เสนอ
แนวทางจัดการศึกษาในสังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรม โดยเน้นให้ผู้เรียนมีทักษะในการอยู่ร่วมกัน
อย่างเคารพความแตกต่าง และใช้กระบวนการเรียนรู้แบบมีส่วนร่วมเป็นเครื่องมือเสริมสร้างความเข้าใจร่วม 
มนัส พัฒนผล (2567)ศึกษากลุ่มชาติพันธุ์ชาวชองในบริบทของวัฒนธรรมและความหลากหลายทางชีวภาพ 
พบว่าความเชื่อและพิธีกรรมในวัฒนธรรมพื้นถิ่นมีบทบาทสำคัญต่อการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ โดยไม่
ขัดแย้งกับหลักการพัฒนาที่ยั่งยืน 

สรุปได้ว่า ความหลากหลายทางวัฒนธรรมในบริบทวิชาการมิได้เป็นเพียงการมีอยู่ของความแตกต่าง
เท่านั้น หากแต่เป็นแนวคิดที่ส่งเสริมให้สังคมหรือองค์กรสามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติ มีความเข้าใจและเคารพ
ในความแตกต่าง ด้วยความรู้เท่าทันวัฒนธรรม ทักษะข้ามวัฒนธรรม และการจัดการอย่างสร้า งสรรค์ โดย
นักวิชาการไทยจำนวนมากได้ให้แนวทางและคำอธิบายที่สนับสนุนให้ความหลากหลายนี้เป็นฐานของความ
ร่วมมือและพัฒนาอย่างยั่งยืน 

 
บทสรุป 

ในบทความวิชาการเรื ่อง “การตีความพุทธธรรมในสังคมไทยหลากหลายวัฒนธรรม” ผู้เขียนได้
นำเสนอแนวคิดที่สะท้อนความสัมพันธ์ระหว่างหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาและบริบทสังคมที่มีความ
หลากหลายทางวัฒนธรรมในประเทศไทย โดยชี้ให้เห็นว่า การตีความพุทธธรรมไม่อาจตัดขาดจากบริบททาง
สังคม วัฒนธรรม และประวัติศาสตร์ของกลุ่มคนในแต่ละพื้นที่ได้ กล่าวคือ พุทธธรรมมิได้เป็นหลักการที่หยุด
นิ่งหรือตายตัว หากแต่เป็นชุดความรู้ที่ถูกแปลความหมายใหม่ตามสภาพสังคมและความเชื่อของชุมชน ซึ่ง
ส่งผลให้การปฏิบัติทางศาสนาและการเข้าใจธรรมะแตกต่างกันไปในแต่ละภูมิภาค 

บทความยังกล่าวถึงบทบาทของพระสงฆ์ ปัญญาชนท้องถิ่น และองค์กรทางศาสนาในการปรับบริบท
ของธรรมะให้สามารถตอบสนองต่อความต้องการของประชาชนในพื้นที่ที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์และ



   

41 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

ศาสนา เช่น การใช้หลักเมตตาธรรมในการสร้างความเข้าใจระหว่างกลุ่มพุทธและมุสลิมในภาคใต้ หรือการเน้น
พุทธปัญญาในพื้นที่เมืองใหญ่ที่เผชิญกับปัญหาโลกาภิวัตน์และความท้าทายทางศีลธรรมรูปแบบใหม่ การ
ตีความพุทธธรรมจึงกลายเป็นเครื่องมือสำคัญในการสร้างความสมานฉันท์ ความเข้ าใจข้ามวัฒนธรรม และ
ความยืดหยุ่นของศาสนาในการดำรงอยู่ในสังคมที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว 

โดยสรุป บทความนี้ชี้ให้เห็นว่า “การตีความพุทธธรรม” ในสังคมไทยมิใช่กระบวนการที่เป็นเอกภาพ
หรือเป็นกลางทางวัฒนธรรม หากแต่เป็นกระบวนการที่ดำเนินควบคู่กับพลวัตของวัฒนธรรม สังคม และอัต
ลักษณ์ของกลุ่มคนที่เกี่ยวข้อง การเข้าใจและเปิดพื้นที่ให้กับความหลากหลายในการตี ความพุทธธรรมจึงเป็น
สิ่งจำเป็นต่อการพัฒนาสังคมที่เคารพความแตกต่างและอยู่ร่วมกันอย่างสันติในระยะยาว 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

จากการศึกษาบทความวิชาการเรื่อง “การตีความพุทธธรรมในสังคมไทยหลากหลายวัฒนธรรม” 
สามารถสังเคราะห์เป็นองค์ความรู ้ใหม่ในรูปแบบ “โมเดลการตีความพุทธธรรมเชิงพลวัตในบริบทพหุ
วัฒนธรรม” ซึ่งประกอบด้วยองค์ประกอบหลัก 3 มิติที่สะท้อนถึงการเคลื่อนไหว การแปลความหมาย และการ
ปรับประยุกต์ของหลักธรรมตามบริบทเฉพาะของสังคมไทย ดังนี้ 

1. มิติพลวัตของพุทธธรรม (Dynamic Nature of Dhamma Interpretation) 
พุทธธรรมมิได้ดำรงอยู่ในลักษณะคงที่หรือมีความหมายเดียว หากแต่มีลักษณะ “พลวัต” ที่เปิดให้มี

การตีความใหม่อย่างต่อเนื่องตามสภาพสังคมและวัฒนธรรม กล่าวคือ หลักธรรมพื้นฐาน เช่น เมตตา กรุณา 
ปัญญา สามารถถูกนำไปปรับใช้ให้เหมาะสมกับความท้าทายของแต่ละยุคสมัย เช่น ความขัดแย้งทางศาสนาใน
พื้นที่ชายแดน หรือการเปลี่ยนแปลงด้านจริยธรรมในสังคมเมืองสมัยใหม่ 

2. มิติของตัวกลางผู้แปลความ (Interpretive Agents) 
การตีความพุทธธรรมไม่ได้เกิดขึ้นลอยตัว แต่ดำเนินผ่าน “ตัวกลางผู้แปลความ” ซึ่งได้แก่ พระสงฆ์ 

ปัญญาชนท้องถิ่น ผู้นำชุมชน และองค์กรทางศาสนา ตัวกลางเหล่านี้มีบทบาทในการเชื่อมโยงหลักธรรมกับ
ชีวิตประจำวันของประชาชน โดยอาศัยความเข้าใจในวัฒนธรรมเฉพาะถิ่น เพื่อให้ธรรมะมีความหมายต่อบริบท
เฉพาะทางสังคม 

3. มิติเชิงพื้นท่ีและวัฒนธรรม (Cultural-Contextual Specificity) 



   

42 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

การตีความพุทธธรรมมีลักษณะ “เฉพาะพื้นที่” ซึ่งสะท้อนอัตลักษณ์และประวัติศาสตร์ของกลุ่มชาติ
พันธุ์หรือศาสนิกชนในแต่ละภูมิภาค เช่น ภาคใต้มีความจำเป็นต้องเน้นหลักธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกับอิสลาม 
ส่วนพื้นที่เมืองใหญ่อาจเน้นการตีความพุทธธรรมในเชิงจิตวิทยาและปรัชญาเพื่ อรับมือกับความโดดเดี่ยวของ
ปัจเจกบุคคลในยุคโลกาภิวัตน์ 

สรุปโมเดล  
“การตีความพุทธธรรมในสังคมไทยหลากหลายวัฒนธรรม” จึงมิใช่กระบวนการเชิงตรรกะนิ่ง หากเป็น

กระบวนการแปลความเชิงพลวัตที่สัมพันธ์กับบริบทวัฒนธรรม ตัวกลางผู้แปลความ และความจำเพาะทาง
พื ้นที ่ โดยมีเป้าหมายเพื่อสร้างความกลมกลืน ความเข้าใจ และการอยู ่ร่วมกันอย่างมีสันติในสั งคมพหุ
วัฒนธรรม” 
  



   

43 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

เอกสารอ้างอิง  
เกียรติศักดิ์ พานิชพัฒธนกุล, เมธา หริมเทพาธิป, และ ชิสา กันยาวิริยะ. (2568). ภาวะผู้นำการเปลี่ยนแปลง: 

การศึกษาเชิงวิเคราะห์.วารสารสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม, 6(1), 118–124. 
จักรพันธ์ ชัยยะ และ นรเศรษฐ์ อุดาการ. (2566). ดูเอ็ทฟอร์ทูแคทส์: บทวิเคราะห์ การตีความ และแนวทาง

การบรรเลง.วารสารดนตรีบ้านสมเด็จฯ, 5(1), 143–158. 
ดิเรก ด้วงลอย, พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร, และ มัลลิกา ภูมะธน. (2568). กฎต้องเป็นกฎ: พระพุทธเจ้าสอน

ภาวะผู้นำเชิงพุทธ พันท้ายนรสิงห์ปฏิบัติ.วารสารมนุษยวิชาการ, 2(2), 25–39. 
พระครูปลัดสัมพิพัฒนธรรมาจารย์, พระภาวนาพิศาลเมธี, และ พระครูพิบูลกิจจารักษ์. (2568). การพัฒนาวิธี

ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสังคมไทย เพื่อนำสู่ผลสัมฤทธิ์แบบซอฟพาวเวอร์.วารสาร มจร พุทธปัญญา
ปริทรรศน์, 10(2), 1–14. 

พระครูสุทธิเมธาวัฒน์ (สุทธิพจน์ สุทฺธิวจโน). (2567). การจัดการศึกษาที่มุ ่งเน้นความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมในชุมชนโรงเรียน.วารสารกว๊านพะเยา, 1(4), 43–52. 

พระณัฐพน ศุทธภาพิสุทธิคุณ. (2568). อัตลักษณ์และการสร้างความหมายใหม่ของผ้าไตรจีวรในสังคมไทยร่วม
สมัย.วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 1(1), 1–8. 

พระภิญโญ เอี่ยมสุวรรณ (ปญฺญาทีโป). (2567). LGBTQ: บทบาททางศาสนาพุทธในสังคมไทย.วารสารปัญญา
ลิขิต, 3(2), 41–53. 

พระรบชนะชน อติพโล (คำอ่อนศรี), พระคำแหง อุตฺตโร (สีหาจักร์), และ สนุก สิงห์มาตร. (2568). การใช้
ปัญญาประดิษฐ์สู่การวิจัยเพื่อการเรียนรู้ตลอดชีวิต: AI For All. เสฏฐวิทย์ปริทัศน์, 5(2), 595–609. 

พระวิเทศวิส ุทธิค ุณ (สมัคร สมคฺโค) , และ พระปราโมทย์ วาทโกวิโท. (2568). กระบวนการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาของสมัชชาสงฆ์ไทยในสหรัฐอเมริกา โดยพุทธสันติวิธี.วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ 
มจร, 13(2), 666–679. 

ภาวนา เพ็ชรพราย. (2568). การศึกษาการตีความอวัจนภาษาเกาหลีของนักศึกษาไทย: กรณีศึกษานักศึกษา
สาขาภาษาเกาหลี มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่.มนุษยศาสตร์สาร มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 26(1), 
42–61. 

มนัส พัฒนผล. (2567). ชาติพันธุ์ชาวชอง: กลไกทางวัฒนธรรมและมิติของความหลากหลายทางชีวภาพ.มจร 
การพัฒนาสังคม, 9(2), 14–24. 

มัฆวาน ภูมิเจริญ. (2565). การศึกษาภาษาในคาถาอาคมไทย: มิติทางความเชื่อและการสื่อความหมาย.วารสาร
ภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 1(2), 8–15. 

ยศธร ทวีพล. (2565). วาทกรรมนโยบาย: เทคนิคการตีความและวิพากษ์สู่การสร้างข้อโต้แย้งทางทฤษฎี.
วารสารสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์, 48(2), 31–42. 

วชิระ นันผาด. (2568). การประยุกต์หลักพุทธธรรมเพื ่อส่งเสริมสิทธิมนุษยชนในสังคมไทย.วารสาร
บัณฑิตศึกษาปริทรรศน์, 21(1), 40–53. 



   

44 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

วัชรวร วงศ์กันหา. (2557). จารึกสมัยไท-ลาว: ภูมิทัศน์วัฒนธรรม และความหลากหลายทางวัฒนธรรมในจารกึ
อีสาน.วารสารวิถีสังคมมนุษย์, 2(1), 28–48. 

วันชัย ชูศรีสุข และ ธนรัฐ สะอาดเอี่ยม. (2568). พุทธกสิกรรมธรรมชาติกับการแก้ปัญหาความยากจนอย่าง
ยั่งยืน: กรณีศึกษาศูนย์กสิกรรมธรรมชาติ ตำบลหนองบัวบาน อำเภอรัตนบุรี จังหวัดสุรินทร์.วารสาร
พัฒนศึกษาศาสตร์, 1(1), 14–25. 

วิชญะ ยศกาศ และ พระครูโกวิทอรรถวาที. (2568). ความยากลำบากของพระสงฆ์ในการใช้ชีวิตในสังคมไทย.
วารสาร มจร โกศัยปริทรรศน์, 3(1), 85–94. 

ศุภวัจน์ แต่รุ่งเรือง. (2567). ส่วนเติมเต็มเชิงอนุพากย์แบบเปิดในภาษาไทย: การตีความแนวการวิเคราะห์ 
Universal Dependencies. ภาษาและภาษาศาสตร์, 42(2), 28–55. 

สมสัก เพ็ดสะไหม. (2565). การสื่อความหมายของพุทธศิลป์ร่วมสมัย: การตีความพุทธธรรมผ่านงานศิลปะ
ดิจิทัล.วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 1(1), 17–22. 

สมุทร ชำนาญ. (2555). การบริหารสถานศึกษาท่ามกลางความหลากหลายทางวัฒนธรรม.วารสารการบริหาร
การศึกษา มหาวิทยาลัยบูรพา, 6(1), 1–14. 

สิรินทร์ กันยาวิริยะ และ ชิสา กันยาวิริยะ. (2568). เมตตาบารมีในพุทธปรัชญาเถรวาท.วารสารสถาบันพอดี, 
2(4), 45–56. 

สุรชัย พุดชู, แม่ชีเนตรนภา สุทธิรัตน์, และ อริสา สายศรีโกศล. (2567). รูปแบบศาสตร์แห่งการตีความเชิง
ปรัชญาในคัมภีร์ธัมมปทัฏฐกถา.วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา, 15(2), 39–58. 

อรุณี วสันตยานันท์. (2566). การตีความเอกสาร.วารสารนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยแม่ฟ้าหลวง, 6(1), 61–109. 
อานง ใจแน่น , จาตุรงค์ แก้วสามดวง , และ ฐิต ิวรฎา ใยสำลี. (2564). Chinese Food in Thai: Food 

Cultural Diversity. Journal of Thai Food Culture, 3(2), 47–57. 
เอกฉัท จารุเมธีชน. (2567). การตีความภาษาตามหลักพุทธธรรมเพื่อประสิทธิภาพการสื่อสาร.วารสารวิชาการ

ธรรมทรรศน์, 24(2), 363–374. 
 
 

 
 


