
   

23 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

พุทธศาสนาและการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมในสังคมเมืองไทย 
Buddhism and Cultural Value Shifts in Urban Thai Society 

พระครูสถิตธรรมกิจ สัตยา 
Phrakhru Sathitthammakit Satya 

มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
Chiang Mai University 

*Corresponding Author E-mail:sataya8667@gmail.com 
Received: 4 July 2025 ; Revised: 8 August 2025 ; Accepted: 18 August 2025 

 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการนี้นำเสนอองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับบทบาทของพุทธศาสนาในการจัดการคุณค่าทาง

วัฒนธรรมภายใต้บริบทของสังคมเมืองไทยยุคโลกาภิวัตน์ ซึ่งเป็นสังคมที่มีพลวัตสูง มีความเปลี่ยนแปลง
รวดเร็วทั้งในมิติของเศรษฐกิจ เทคโนโลยี และวิถีชีวิต การสังเคราะห์องค์ความรู้จากบทความ “พุทธศาสนา
และการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมในสังคมเมืองไทย” ทำให้สามารถสร้างแบบจำลองแนวคิดที่ชี้ให้เห็น
ถึงศักยภาพของพุทธศาสนาในการเป็นกลไกกำกับ ทบทวน และผสมผสานคุณค่าทางสังคมที่เปลี่ยนแปลง โดย
ไม่สูญเสียรากฐานทางวัฒนธรรมไทย โมเดลองค์ความรู้ที่ได้นำเสนอกรอบแนวคิด 3 ประการ ได้แก่ (1) พุทธ
ศาสนาในฐานะกลไกประเมินคุณค่า (Evaluative Framework) โดยใช้หลักธรรม เช่น ไตรสิกขา และ
อริยมรรค เป็นเครื่องมือกลั่นกรองคุณค่าที่สอดคล้องกับจริยธรรมและเป้าหมายของความสุขอันยั่งยืน (2) พุทธ
ศาสนาในฐานะกลไกปรับประยุกต์คุณค่า (Adaptive Filter) ซึ่งหลักธรรมเช่นอิทธิบาทสี่สามารถช่วยในการ
บริหารตนและชีวิตท่ามกลางความหลากหลายและเร่งรีบของเมือง และ (3) พุทธศาสนาในฐานะกลไกเชื่อมต่อ
คุณค่าดั้งเดิมกับโลกใหม่ (Cultural Integration) ที่ช่วยรักษาและปรับใช้คุณค่าไทยให้ร่วมสมัยโดยไม่ขาดจิต
วิญญาณเดิม องค์ความรู้นี้มีความสำคัญต่อการประยุกต์ใช้เชิงนโยบาย การพัฒนาหลักสูตรการศึกษาในเมือง 
และกิจกรรมเสริมสร้างศีลธรรมในชุมชนเมือง เพื่อให้ประชาชนมีภูมิคุ้มกันทางวัฒนธรรม สามารถปรับตัวได้
อย่างมีคุณภาพ พร้อมยึดมั่นในรากฐานของอัตลักษณ์ไทยที่มีพุทธธรรมเป็นแกนกลาง 

คำสำคัญ: พุทธศาสนา, คุณค่าทางวัฒนธรรม, สังคมเมืองไทย, โลกาภิวัตน์, จริยธรรมเชิงพุทธ 
 

  



   

24 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

Abstract 
This academic article presents a new body of knowledge on the role of Buddhism in 

managing cultural values within the context of urban Thai society amid globalization. Thai 
urban society, characterized by its dynamic nature and rapid changes in economy, technology, 
and lifestyles, has led to significant shifts in cultural values. The synthesis from the article 
"Buddhism and the Transformation of Cultural Values in Thai Urban Society" provides a 
conceptual model highlighting Buddhism’s potential as an ethical and cultural mechanism to 
guide, evaluate, and integrate evolving social values without losing the foundation of 
traditional Thai culture. The proposed knowledge model outlines three key conceptual 
frameworks: (1) Buddhism as an Evaluative Framework, where core Buddhist teachings—such 
as the Threefold Training (Tri-Sikkha) and the Noble Eightfold Path—serve to assess the 
alignment of new values with ethical principles and sustainable well-being; (2) Buddhism as 
an Adaptive Filter, where teachings like the Four Bases of Success (Iddhipada) offer practical 
tools for self-management and mindfulness in the fast-paced and diverse urban context; and 
(3) Buddhism as Cultural Integration, which enables the continuity of traditional Thai values—
such as selflessness, moderation, and communal respect—while adapting them to 
contemporary urban realities through lived Buddhist practice. This new knowledge holds 
significant implications for public policy design, urban education curriculum development, and 
moral enrichment initiatives in urban communities. It aims to empower citizens with cultural 
resilience and adaptive capacity, rooted in Thai identity and guided by Buddhist ethical 
principles. 

Keywords: Buddhism, cultural values, Thai urban society, globalization, Buddhist ethics 
 

บทนำ 
พุทธศาสนาเป็นรากฐานสำคัญของสังคมไทยที่หล่อหลอมวิถีชีวิต ความเชื่อ และคุณค่าทางวัฒนธรรม

มาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ทว่าท่ามกลางกระแสโลกาภิวัตน์และการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ สังคม และ
เทคโนโลยีในยุคปัจจุบัน ทำให้สังคมเมืองไทยเกิดพลวัตทางวัฒนธรรมอย่างรวดเร็ว ส่ง ผลให้คุณค่าทาง
วัฒนธรรมบางประการที่ผูกพันกับหลักธรรมในพระพุทธศาสนาถูกท้าทายหรือแปรเปลี่ยนไป เช่น การบริโภค
นิยมที่ทวีความรุนแรงในเขตเมือง หรือการลดบทบาทของศาสนาในวิถีชีวิตประจำวันของคนรุ่นใหม่ (อุดม 
จันทิมา และพิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์, 2567) 

ภายใต้สถานการณ์ดังกล่าว พุทธศาสนาในฐานะเครื่องมือทางวัฒนธรรมที่มีบทบาททั้งในเชิงจิต
วิญญาณและจริยธรรม จำเป็นต้องเผชิญกับโจทย์ใหม่ว ่าควรจะตอบสนองหรือปรับตัวอย่างไรต่อการ



   

25 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

เปลี่ยนแปลงคุณค่าเหล่านี้ บางแนวคิดเสนอว่าควรใช้หลักธรรมทางพุทธศาสนาเป็นแนวทางในการสร้าง
ภูมิคุ้มกันทางวัฒนธรรมและยกระดับคุณภาพชีวิตของประชาชนในยุคดิจิทัล (ปัญญา เรือนดี , 2567) ขณะที่
อีกด้านหนึ่งชี้ให้เห็นถึงการเสื่อมถอยของคุณธรรมในสังคมเมืองซึ่งมีผลต่อโครงสร้างความสัมพันธ์ระหว่าง
ศาสนา ชุมชน และการเมือง (มุจจรินทร์ ทัศดรกุลพัฒน์, 2568) 

บทความนี ้มีวัตถุประสงค์เพื ่อวิเคราะห์บทบาทของพุทธศาสนาในการเปลี ่ยนแปลงคุณค่าทาง
วัฒนธรรมของสังคมเมืองไทย โดยจะอาศัยกรอบแนวคิดจากนักวิชาการไทยที่ศึกษาทั้งในเชิงประจักษ์และเชิง
ทฤษฎี เพื่อชี้ให้เห็นถึงแนวโน้ม แนวทาง และความท้าทายในการใช้พุทธธรรมเป็นฐานในการดำรงไว้ซึ่งคณุค่า
ทางวัฒนธรรมอันเหมาะสมกับบริบทสังคมร่วมสมัย การศึกษาครั้งนี้มีเป้าหมายในการสนับสนุนให้เกิดการ
ออกแบบนโยบายสาธารณะและการเรียนรู้ของชุมชนที่สามารถประสานคุณค่าพุทธศาสนากับสภาพความจริง
ของสังคมเมืองในปัจจุบันได้อย่างสมดุล (พิชชากร ตะนุสะ, 2568) 

ความหมายของพุทธศาสนา 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้กล่าวว่า พุทธศาสนามิได้เป็นเพียงศาสนาในเชิงความเชื่อเท่านั้น 

หากแต่เป็นปรัชญาแห่งการรู้ตน พัฒนาตน และหลุดพ้นจากกิเลสโดยผ่านกระบวนการอบรมจิต การเจริญ
ปัญญา และการดำรงชีวิตอย่างมีสติสัมปชัญญะบุคคลพึงพัฒนาจากภายในมาสู่ภายนอก คือ จะต้องพัฒนาใน
ด้านพฤติกรรมให้มีระเบียบวินัยในตนก่อน พระเทพเวที  (ประยุทธ์  ปยุตฺโต)  ได้กล่าวว่า พุทธธรรมคือคำสอน
เดิมแท้ของพระพุทธเจ้านั้น  มีลักษณะที่สำคัญประการหนึ่งคือ  ให้การยอมรับในศักยภาพของมนุษย์  ถือว่า
มนุษย์เป็นผู้ที่สามารถฝึกฝนหรือพัฒนาตนเองได้  จนถึงขั้นได้บรรลุความเป็นผู้ประเสริฐสุดด้วยพุทธศาสนา 
(Buddhism) หมายถึง ระบบคำสอนและวิถีปฏิบัติที่มีรากฐานจากคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า โดยมี
เป้าหมายสูงสุดคือ "นิพพาน" ซึ่งเป็นภาวะที่พ้นจากความทุกข์ทั้งปวง (มุจจรินทร์ ทัศดรกุลพัฒน์, 2568)  

พระมหาธีระพงษ์ กตเมธี (คืนรัมย์) (2568) อธิบายว่าพุทธศาสนาเป็น “ระบบการเรียนรู้ทางจิต
วิญญาณ” ที่เน้นการรู้เท่าทันธรรมชาติของจิตและกาย เพื่อการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องตามหลักอริยสัจ 4 โดยมี
ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา เป็นแก่นกลางแห่งการปฏิบัติ ส่วนสายฝน บุษบรรณ์ พระศรีสมโพธิ 
(วรัญญู สอนชุน) และสามารถ สุขุประการ (2568) ชี้ให้เห็นว่าพุทธศาสนาเป็นรากฐานของวัฒนธรรมและ
จริยธรรมไทยที่หล่อหลอมคนในสังคมให้มีเมตตา ความอดทน และการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ 

ดิเรก ด้วงลอย พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร และมัลลิกา ภูมะธน (2568) เสนอว่าพุทธศาสนาเป็นศาสตร์
แห่งการเปลี่ยนแปลงภายในที่ลึกซึ้ง โดยยึดหลักการเข้าใจตนเองผ่านการเจริญสติเป็นเครื่องมือในการสร้าง
ภาวะผู้นำ และการจัดการตนเองในโลกสมัยใหม่ ในทัศนะของพระปลัดสมศักดิ์ กตธมฺโม (โสรัตน์ถาวร) (2568) 
พุทธศาสนาคือแนวทางแห่งการพัฒนาสังคมผ่านการส่งเสริมวัตรปฏิบัติทางศีลธรรม ซึ่งช่วยฟื้นฟูสภาพจิตใจ
ของประชาชนและชุมชน 

สรุปได้ว่า พุทธศาสนาเป็นมากกว่าศาสนาในเชิงพิธีกรรม หากแต่เป็นระบบปรัชญาและจริยศาสตร์ที่
มุ่งเน้นการเปลี่ยนแปลงภายในเพื่อสร้างสันติสุขทั้งในระดับปัจเจกและสังคม นักวิชาการไทยหลากหลายท่าน



   

26 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

ได้สะท้อนภาพรวมของพุทธศาสนาในฐานะระบบการเรียนรู้ พัฒนาคุณภาพชีวิต และหล่อหลอมวัฒนธรรม
ไทยให้ยั่งยืนและมีคุณธรรม 

ความสำคัญของพุทธศาสนา 
พุทธศาสนาเป็นมากกว่าศาสนาในเชิงพิธีกรรม หากแต่เป็นระบบคุณค่าทางจิตใจที่มีบทบาทในการ

สร้างเสริมคุณธรรม จริยธรรม และระเบียบแบบแผนของสังคมไทยมาตั้งแต่โบราณกาล (มุจจรินทร์ ทัศดร
กุลพัฒน์, 2568) พระพุทธศาสนาได้ทำหน้าที่เป็นรากฐานสำคัญของการปลูกฝังจิตสำนึกด้านความดีงาม ความ
เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ และการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขในระดับครัวเรือน ชุมชน และชาติ 

พระมหาธีระพงษ์ กตเมธี (คืนรัมย์) (2568) ชี้ให้เห็นว่าพุทธศาสนาเป็นฐานของการพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตมนุษย์ผ่านกระบวนการฝึกฝนภายใน โดยเฉพาะการใช้ ไตรสิกขา เป็นแนวทางการกล่อมเกลาทางปัญญา
และจิตใจ ซึ่งมีผลโดยตรงต่อการสร้างบุคลากรคุณภาพในระบบการศึกษาและการพัฒนาทางสังคม ขณะที่สาย
ฝน บุษบรรณ์ พระศรีสมโพธิ (วรัญญู สอนชุน) และสามารถ สุขุประการ (2568) เน้นว่าพุทธศาสนามีอิทธิพล
อย่างลึกซึ้งต่อวัฒนธรรมไทย ทั้งในแง่ประเพณี ศิลปะ และการดำรงชีวิต 

ดิเรก ด้วงลอย พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร และมัลลิกา ภูมะธน (2568) เสนอว่าพุทธศาสนาคือ
เครื่องมือในการสร้างภาวะผู้นำทางจริยธรรมในระดับบุคคลและองค์กร โดยเฉพาะในโลกยุคใหม่ที่มีความ
ซับซ้อนทางสังคม เศรษฐกิจ และการเมือง ในขณะที่พระปลัดสมศักดิ์ กตธมฺโม (โสรัตน์ถาวร) (2568) ระบุว่า
พุทธศาสนาไม่เพียงแค่เป็นศาสนาแห่งการเรียนรู้ แต่ยังเป็นพลังสำคัญในการฟื้นฟูศีลธรรมชุมชน และสร้าง
สังคมที่เข้มแข็งด้วยหลักธรรมะ 

สรุปได้ว่า พุทธศาสนาเป็นรากฐานของจริยธรรม สันติภาพ และความมั่นคงทางสังคมในประเทศไทย 
บทบาทของพุทธศาสนาไม่ได้จำกัดอยู่ในวัดหรือกิจทางศาสนาเท่านั้น แต่แทรกซึมอยู่ในวิถีชีวิต วิถีคิด และ
โครงสร้างการอยู่ร่วมกันของผู้คน โดยการน้อมนำหลักธรรมมาใช้เป็นแนวทางการดำเนินชีวิต และพัฒนาองค์
รวมของมนุษย์ 

ความหมายของการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรม 
การเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรม หมายถึง กระบวนการที่ระบบความเชื่อ ค่านิยม และแบบแผน

พฤติกรรมของสังคมมีการปรับเปลี่ยนทั้งในเชิงโครงสร้างและเนื้อหา จากอิทธิพลของปัจจัยภายนอก เช่น โลกา
ภิวัตน์ เทคโนโลยี การสื ่อสาร และการเปลี ่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ ตลอดจนปัจจัยภายใน เช่น ความ
เปลี่ยนแปลงทางประชากร การศึกษา และความคิดของคนรุ่นใหม่ อุดม จันทิมา และพิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์  
(2567) ชี้ให้เห็นว่าการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมในไทยปัจจุบันมักเกิดจากอิทธิพลของตลาด ทุน และสื่อ ซึ่งเข้า
มาแทนที่ความหมายดั้งเดิมของสิ่งศักดิ์สิทธิ์และคุณค่าพุทธวัฒนธรรม โดยเฉพาะในบริบทพระเครื่องที่เคยมี
ฐานะเป็นวัตถุทางจิตวิญญาณ กลับกลายเป็นสินค้าเชิงพาณิชย์ สะท้อนการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางจิตใจสู่
คุณค่าทางวัตถุ 

ปัญญา เรือนดี (2567) อธิบายว่าการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมเกิดขึ้นอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ใน
สังคมยุคโลกาภิวัตน์ โดยเฉพาะในกลุ่มเยาวชน ที่เริ่มมีการเลือกและประยุกต์ใช้คุณค่าต่างวัฒนธรรมมากกวา่



   

27 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

การยึดถือแบบแผนดั้งเดิม การบูรณาการหลักธรรมในพระพุทธศาสนาเข้ากับชีวิตประจำวันจึงเป็นกลไกสำคัญ
ในการประคองคุณค่าไทยไม่ให้สูญสลาย มุจจรินทร์ ทัศดรกุลพัฒน์ (2568) ชี้ว่าความเปลี่ยนแปลงเชิงคุณค่าใน
ระดับผู้นำและสถาบัน มีนัยต่อการบริหารสังคมอย่างมีธรรมาภิบาล โดยหากปราศจากหลักคุณธรรมเชิงพุทธ 
ค่านิยมที่มุ่งประโยชน์ส่วนตนอาจเบียดบังค่านิยมเพื่อส่วนรวม ซึ่งจะส่งผลต่อโครงสร้างความมั่นคงของสังคม
โดยรวม พิชชากร ตะนุสะ (2568) วิเคราะห์ผ่านกรณีศึกษาประเพณีชักพระ จังหวัดสงขลา พบว่าการ
เปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมในระดับชุมชนสามารถเกิดขึ้นทั้งในเชิงลบและบวก หากชุมชนสามารถ
ประยุกต์คุณค่าดั้งเดิมให้เข้ากับยุคสมัยโดยไม่ละทิ้งสาระสำคัญ ก็จะทำให้วัฒนธรรมยังคงความหมายต่อชีวิต
ร่วมสมัยได้ 

สรุปได้ว่า การเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมเป็นปรากฏการณ์ที่สะท้อนพลวัตของสังคมในยุคใหม่ 
โดยคุณค่าดั้งเดิมอาจถูกท้าทายหรือปรับเปลี่ยนภายใต้อิทธิพลของบริบทสมัยใหม่ อย่างไรก็ตาม ความเข้าใจ
เชิงวิพากษ์และการนำหลักจริยธรรม เช่น พุทธธรรม มาเป็นฐานคิดในการเลือกสรรคุณค่าใหม่ๆ  จะช่วย
ประคับประคองความมั่นคงของสังคมและอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมไว้ได้ 

องค์ประกอบของการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรม 
การเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมไม่ใช่กระบวนการที่เกิดขึ้นแบบสุ่มหรือฉับพลัน หากแต่เป็นผล

สะสมจากองค์ประกอบหลายประการที่เกี่ยวข้องทั้งในระดับโครงสร้างและปัจเจกบุคคล องค์ประกอบหลักที่มี
อิทธิพล ได้แก่ (1) การสื่อสารและเทคโนโลยี, (2) สถานการณ์เศรษฐกิจและการบริโภค, (3) ระบบการศึกษา
และกระบวนการเรียนรู้, (4) ความเคลื่อนไหวของประชากรและสังคมเมือง, และ (5) ปัจจัยเชิงอำนาจและ
นโยบายรัฐ (พิชชากร ตะนุสะ, 2568) อุดม จันทิมา (2567) ชี้ให้เห็นว่า การเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมในยุค
ปัจจุบันเกิดจากอิทธิพลของระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมและตลาดที่เข้าแทรกซึมในคุณค่าเดิม โดยเฉพาะสื่อ
และการตลาดที่แปลงรูปวัฒนธรรมให้เป็นสินค้าบริโภค มุ่งเน้นการแสวงหากำไร มากกว่าความหมายเชิงจิต
วิญญาณ 

ปัญญา เรือนดี (2567) เน้นถึงบทบาทของเทคโนโลยีและสื่อใหม่ที่ทำให้คุณค่าแบบดั้งเดิมถูกแทนที่
ด้วย “ค่านิยมดิจิทัล” ซึ่งมักเน้นความรวดเร็ว ผิวเผิน และการแสดงออกส่วนบุคคล ส่งผลต่อทัศนคติของคน
รุ่นใหม่ในการเลือกคุณค่าที่ตรงใจตน มากกว่าที่สังคมยึดถือร่วมกัน พิชชากร ตะนุสะ (2568) วิเคราะห์ว่าการ
เปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมในระดับชุมชนสัมพันธ์กับปัจจัยทางกายภาพของพื้นที่ เช่น เมือง การท่องเที่ยว และ
การพัฒนาโครงสร้างพื้นฐาน ซึ่งเป็นตัวกระตุ้นให้ชุมชนต้อง ปรับ คุณค่าท้องถิ่นให้เข้ากับบริบทโลก โดยไม่
จำเป็นต้อง “ละทิ้ง” รากวัฒนธรรม และทัศดรกุลพัฒน์ มุจจรินทร์ (2568) กล่าวถึงมิติของอำนาจและนโยบาย
สาธารณะที่มักกำหนดทิศทางคุณค่าทางวัฒนธรรม เช่น การสร้างภาพลักษณ์วัฒนธรรมในเชิงเศรษฐกิจ
สร้างสรรค์ (creative economy) อาจทำให้เกิดการเลือกเฉพาะคุณค่าที่ “ขายได้” มากกว่าคุณค่าที่ “สร้าง
จิตสำนึก” 



   

28 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

สรุปได้ว่า การเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมเป็นกระบวนการซับซ้อนที่มีองค์ประกอบหลายมิติ 
ทั้งในระดับโครงสร้างสังคม เศรษฐกิจ และความคิดของปัจเจก การทำความเข้าใจองค์ประกอบเหล่านี้ช่วยให้
สามารถวางแผนฟื้นฟูหรือปรับประยุกต์วัฒนธรรมได้อย่างยั่งยืน โดยไม่สูญเสียสาระของคุณค่าดั้งเดิม 

ความสำคัญของการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรม 
การเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมมีบทบาทสำคัญอย่างยิ่งในกระบวนการพัฒนาและการปรับตัว

ของสังคมในยุคโลกาภิวัตน์ โดยเฉพาะเมื่อโลกเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ เทคโนโลยี และ
ความคิดของผู้คนอย่างต่อเน่ือง คุณค่าทางวัฒนธรรมที่เคยเป็นหลักในการดำรงชีวิตของสังคมอาจไม่ตอบสนอง
ต่อบริบทใหม่ การเปลี่ยนแปลงจึงเป็นสิ่งจำเป็นเพื่อให้วัฒนธรรมยังคงความหมายและมีพลวัตในการดำรงอยู่ 
(อุดม จันทิมา, และพิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์ 2567) ชี้ให้เห็นว่า การเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมสะทอ้น
ถึงพลวัตของสังคม ซึ่งหากมีการเปลี่ยนแปลงอย่างมีสติและความเข้าใจ ก็จะช่วยรักษารากเหง้าเดิมของ
วัฒนธรรมในขณะเดียวกันก็เปิดรับแนวคิดใหม่อย่างสร้างสรรค์ โดยเฉพาะในบริบทของการบริโภควัตถุทางจิต
วิญญาณที่ถูกแปลงค่า 

เรือนดี ปัญญา (2567) เน้นว่าความเปลี่ยนแปลงของคุณค่าทางวัฒนธรรมช่วยเปิดพื้นที่ใหม่ของการ
เรียนรู้ โดยเฉพาะในกลุ่มเยาวชน ที่สามารถนำคุณค่าจากทั้งโลกตะวันออกและตะวันตกมาหลอมรวมเข้ากับ
คุณค่าไทยเดิม เพื่อสร้างอัตลักษณ์ที่ทันสมัยแต่ไม่ขาดรากเหง้า ทัศดรกุลพัฒน์ มุจจรินทร์ (2568) วิเคราะห์ว่า
ความเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมมีผลต่อกระบวนการสร้างความยั่งยืนของสังคม โดยเฉพาะการ
ออกแบบนโยบายและภาวะผู ้นำในยุคใหม่ที ่ต้องอิงกับหลักจริยธรรมและคุณค่าแบบพหุวัฒนธรรมที่
หลากหลาย และ พิชชากร ตะนุสะ (2568) พบว่าในบริบทของชุมชนท้องถิ่น การเปลี่ยนแปลงคุณค่าทาง
วัฒนธรรมสามารถใช้เป็นเครื่องมือสร้างพลังร่วม (social cohesion) และจิตสำนึกในการอนุรักษ์ประเพณี 
หากมีการประสานระหว่างคุณค่าดั้งเดิมและยุคสมัยได้อย่างเหมาะสม 

สรุปได้ว่า การเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมมีความสำคัญอย่างยิ่งต่อการรักษาความยืดหยุ่นและ
การดำรงอยู่ของวัฒนธรรมในบริบทสังคมสมัยใหม่ โดยไม่เพียงแต่สะท้อนอัตลักษณ์ของสังคมเท่านั้น แต่ยัง
เป็นเครื่องมือในการพัฒนาคุณภาพชีวิต เชื่อมโยงระหว่างรุ่น และส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างสมดุลและยั่งยืน 

ความหมายของสังคมเมืองไทย 
สังคมเมืองไทย หมายถึง ระบบความสัมพันธ์ทางสังคมที่เกิดขึ้นภายใต้บริบทของการดำรงชีวิตในพื้นที่

เมือง ซึ่งมีลักษณะเฉพาะจากการรวมตัวของประชากรหลากหลายกลุ่ม การพัฒนาเชิงกายภาพอย่างรวดเร็ว 
และการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและเทคโนโลยีที่ส่งผลต่อวิถีชีวิตของประชาชนโดยตรง (อุดม จันทิ มา 
และพิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์, 2567) ลักษณะสำคัญของสังคมเมืองไทย คือ การผสมผสานระหว่างวัฒนธรรม
ดั้งเดิมกับวัฒนธรรมสมัยใหม่ การแบ่งชนชั้นตามเศรษฐกิจ และการลดความสัมพันธ์แบบเครือญาติลงอย่าง
ต่อเนื่อง อุดม จันทิมา และพิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์ (2567) ชี้ว่า สังคมเมืองไทยเป็นภาพสะท้อนของความ
เปลี่ยนแปลงในโครงสร้างวัฒนธรรมและจิตสำนึกของคนไทย โดยเฉพาะการเปลี่ยนผ่านจากความเชื่อแบบ
พุทธจารีตไปสู่การบริโภควัตถุในเขตเมือง ซึ่งแสดงถึงความพลวัตของค่านิยมเมือง 



   

29 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

ปัญญา เรือนดี (2567) ให้ความหมายว่าสังคมเมืองไทยคือพื้นที่แห่งการปะทะของคุณค่าหลากหลาย 
ซึ่งเยาวชนไทยต้องเผชิญทั้งความกดดันทางวัตถุและโอกาสทางสังคม ทำให้เกิดความซับซ้อนในการเลือกใช้
คุณค่าทางวัฒนธรรมในการดำรงชีวิต มุจจรินทร์ ทัศดรกุลพัฒน์ (2568) เสนอว่าสังคมเมืองไทยคือพื้นที่
การเมืองของค่านิยมที่แข่งขันกันระหว่าง “การพัฒนา” กับ “การธำรงวัฒนธรรม” โดยภาครัฐและผู้นำทางจิต
วิญญาณจำเป็นต้องมีบทบาทสำคัญในการออกแบบสังคมที่ตอบโจทย์ทั ้งสองด้าน  และพิชชากร ตะนุสะ 
(2568) เน้นว่า สังคมเมืองไทยควรได้รับการทำความเข้าใจในฐานะระบบวัฒนธรรมที่เปิดรับการเปลี่ยนแปลง 
และควรส่งเสริมการเรียนรู้ของชุมชนเพื่อให้ประชาชนมีภูมิคุ้มกันเชิงวัฒนธรรม ท่ามกลางการเปลี่ยนผ่านอย่าง
รวดเร็ว 

สรุปได้ว่า สังคมเมืองไทย ไม่ได้หมายถึงเพียงการอยู่ร่วมกันในพื้นที่ทางกายภาพ หากแต่สะท้อน
โครงสร้างความสัมพันธ์เชิงวัฒนธรรม สังคม และเศรษฐกิจ ที่กำลังก่อร่างขึ้นใหม่ภายใต้อิทธิพลของโลกาภิ
วัตน์และเทคโนโลยี การทำความเข้าใจสังคมเมืองไทยจึงจำเป็นต้องวิเคราะห์ทั้งในมิติสถาบันและมิติชีวิ ตของ
ประชาชนอย่างเป็นองค์รวม 

ความสำคัญของสังคมเมืองไทย 
สังคมเมืองไทยมีบทบาทสำคัญอย่างยิ่งในฐานะกลไกขับเคลื่อนเศรษฐกิจ วัฒนธรรม และการเมืองใน

ระดับชาติ เนื่องจากเป็นศูนย์รวมของประชากรหลากหลายกลุ่มและเป็นพื้นที่แห่งโอกาสทางเศรษฐกิจและ
นวัตกรรมทางสังคม การเปลี่ยนแปลงและความหลากหลายทางวัฒนธรรมที่เกิดขึ้นในเมืองไทยจึ งไม่เพียง
สะท้อนปรากฏการณ์เฉพาะพื้นที่เท่านั้น แต่ยังมีนัยต่อการพัฒนาประเทศโดยรวม  

มุจจรินทร์ ทัศดรกุลพัฒน์ (2568) ชี้ว่าสังคมเมืองไทยเป็นศูนย์กลางของภาวะผู้นำและนโยบายทาง
สังคมในยุคดิจิทัล ซึ่งจำเป็นต้องอาศัยการผสานระหว่างคุณค่าดั้งเดิมกับนวัตกรรมสมัยใหม่ เพื่อรับมือกับ
ปัญหาความเหลื่อมล้ำและความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ปัญญา เรือนดี (2567) เน้นว่าสังคมเมืองคือเวที
หลักในการสร้างเยาวชนไทยรุ่นใหม่ ซึ่งมีบทบาททั้งในด้านการสื่อสาร การเรียนรู้ และการสร้างความคิด
สร้างสรรค์ การเสริมสร้างศักยภาพเยาวชนในเขตเมืองจึงเป็นการลงทุนเชิงสังคมที่สำคัญ 

อุดม จันทิมา และพิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์ (2567) กล่าวว่าสังคมเมืองไทยคือสถานที่ของการเปลี่ยน
ผ่านคุณค่าทางวัฒนธรรม การเข้าใจและบริหารจัดการคุณค่าเหล่านี้อย่างมีจริยธรรมและสติปัญญา จะช่วยลด
ความขัดแย้งและสร้างสมดุลในสังคมร่วมสมัย พิชชากร ตะนุสะ (2568) เสนอว่าความสำคัญของสังคมเมืองอยู่
ที่การเป็น “สนามแห่งการเรียนรู้ทางวัฒนธรรม” ซึ่งสามารถส่งเสริมการสร้างอัตลักษณ์ใหม่ที่มีรากฐานจาก
ชุมชนท้องถิ่นและตอบสนองความเปลี่ยนแปลงในระดับโลกได้อย่างมีคุณภาพ 

สรุปได้ว่า สังคมเมืองไทยไม่เพียงแต่เป็นพื้นที่ทางกายภาพของการอยู่อาศัยเท่านั้น หากยังเป็นพื้นที่
เชิงสัญลักษณ์ที่สะท้อนความเปลี่ยนแปลงทางสังคม เศรษฐกิจ และวัฒนธรรมอย่างลึกซึ้ง ความสำคัญของ
สังคมเมืองอยู่ที่การเป็นแหล่งขับเคลื่อนนโยบาย การสร้างนวัตกรรม และการหล่อหลอมเยาวชนเพื่ออนาคต
ของประเทศ 

 



   

30 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

บทสรุป 
บทความวิชาการเรื่อง พุทธศาสนาและการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมในสังคมเมืองไทย ได้

ศึกษาถึงพลวัตของสังคมไทยในยุคโลกาภิวัตน์ที่นำมาซึ่งการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมในหลายมิติ 
โดยเฉพาะในบริบทของสังคมเมืองที่มีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วทั้งทางเศรษฐกิจ เทคโนโลยี และวิถีชีวิต
ของประชาชน พุทธศาสนาในฐานะระบบจริยธรรมและกรอบแนวคิดทางวัฒนธรรมที่ฝังรากลึกในสังคมไทยมา
อย่างยาวนาน ได้เผชิญความท้าทายจากการเบี่ยงเบนของค่านิยมดั้งเดิม เช่น ความเสียสละ การรู้จักพอเพียง 
และการมีจิตสำนึกต่อสาธารณะ ไปสู่การยึดถือคุณค่าทางวัตถุและบริโภคนิยม 

อย่างไรก็ตาม พุทธศาสนายังคงมีบทบาทสำคัญในฐานะกลไกทางวัฒนธรรมที่ช่วยรักษาสมดุลระหว่าง
ความเปลี ่ยนแปลงและความต่อเนื ่องในสังคมเมือง โดยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เช่น ไตรสิกขา 
อริยมรรค และหลักอิทธิบาทสี่ สามารถนำมาปรับใช้เป็นแนวทางในการจัดการตนเองของประชาชนในเมือ ง
ท่ามกลางความเร่งรีบ ความหลากหลาย และความเปลี่ยนแปลงอย่างไม่หยุดนิ่ง พุทธศาสนายังสามารถเป็น
ฐานในการวิเคราะห์คุณค่าที่ควรคงอยู่ และคุณค่าที่อาจต้องปรับเปลี่ยนเพื่อให้เข้ากับโลกสมัยใหม่โดยไม่
สูญเสียจิตวิญญาณแห่งวัฒนธรรมไทย 

ดังนั้น การเข้าใจบทบาทของพุทธศาสนาในการประคับประคองหรือเสริมสร้างคุณค่าทางวัฒนธรรมใน
สังคมเมืองไทย จึงมีความสำคัญต่อการวางนโยบายสาธารณะ การจัดการการศึกษา และการพัฒนาเยาวชน
อย่างมีรากเหง้าทางจิตวิญญาณและวัฒนธรรม การส่งเสริมพุทธศาสนาให้มีความร่วมสมัยและสามารถ
เชื่อมโยงกับชีวิตของคนเมืองอย่างแท้จริง จะเป็นแนวทางสำคัญในการสร้างสังคมเมืองที่มีความยั่งยืนทั้งใน
ด้านจริยธรรม ความสัมพันธ์ และความสมดุลระหว่างวัตถุกับจิตใจ 

 
องค์ความรู้ใหม่  

พุทธศาสนากับการจัดการคุณค่าทางวัฒนธรรมในบริบทสังคมเมืองไทยยุคโลกาภิวัตน์ 
จากบทความวิชาการเรื่อง “พุทธศาสนาและการเปลี่ยนแปลงคุณค่าทางวัฒนธรรมในสังคมเมืองไทย” 

สามารถสังเคราะห์เป็นองค์ความรู้ใหม่ในเชิงโมเดลทางวิชาการได้อย่างชัดเจนว่า: 
“พุทธศาสนาเป็นกลไกเชิงจริยธรรมและวัฒนธรรมที่มีศักยภาพในการกำกับและกลั่นกรองพลวัตของ

คุณค่าที่เปลี่ยนแปลงไปในสังคมเมือง โดยสามารถทำหน้าที่เป็นกรอบแนวคิดในการประเมิน ปรับประยุกต์ 
และหลอมรวมคุณค่าใหม่เข้ากับรากฐานทางวัฒนธรรมไทย ผ่านการนำหลักธรรมไปสู่การปฏิบัติอ ย่าง
สอดคล้องกับชีวิตเมืองสมัยใหม่” 

องค์ความรู้ใหม่นี้เสนอกรอบแนวคิดที่มีองค์ประกอบสำคัญ 3 ประการ ได้แก่ 
1.พุทธศาสนาในฐานะกลไกประเมินคุณค่า (Evaluative Framework) ใช้หลักธรรม เช่น ไตรสิกขา 

และอริยมรรค มีองค์ประกอบในการกลั่นกรองว่า คุณค่าทางสังคมที่เปลี่ยนแปลงนั้นสอดคล้องหรือขัดแย้งกับ
จริยธรรมและความสุขอันยั่งยืนหรือไม่ 



   

31 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

2.พุทธศาสนาในฐานะกลไกปรับประยุกต์คุณค่า (Adaptive Filter) หลักธรรมสามารถประยุกต์ใช้เพื่อ
จัดการชีวิตในสังคมเมืองที่เต็มไปด้วยความเร่งรีบ การแข่งขัน และความหลากหลาย เช่น อิทธิบาทสี่สามารถ
นำไปสู่การพัฒนาตนและการบริหารเวลาอย่างมีสติ 

3.พุทธศาสนาในฐานะกลไกเชื่อมต่อคุณค่าดั้งเดิมกับโลกใหม่ (Cultural Integration) การคงไว้ซึ่ง
คุณค่าแบบไทย เช่น ความเสียสละ ความพอเพียง และการเคารพส่วนรวม ภายใต้โครงสร้างของชีวิตเมือง 
สามารถเกิดขึ้นได้ผ่านการเรียนรู้และการฝึกปฏิบัติตามแนวพุทธธรรมอย่างร่วมสมัย 

โมเดลองค์ความรู้นี้สามารถประยุกต์ใช้ในด้านนโยบายสาธารณะ การออกแบบหลักสูตรการศึกษาใน
เมือง และกิจกรรมพัฒนาศีลธรรมในชุมชนเมือง เพื่อส่งเสริมให้สังคมไทยสามารถรับมือกับการเปลี่ยนแปลง
คุณค่าทางวัฒนธรรมได้อย่างมีจิตสำนึกและมีรากทางอัตลักษณ์ที่มั่นคง 

 
เอกสารอ้างอิง 
ดิเรก ด้วงลอย, พระปลัดระพิน พุทฺธิสาโร, และมัลลิกา ภูมะธน. (2568). กฎต้องเป็นกฎ: พระพุทธเจ้าสอน

ภาวะผู้นำเชิงพุทธ พันท้ายนรสิงห์ปฏิบัติ. วารสารมนุษยวิชาการ, 2(2), 25–39. 
ปัญญา เรือนดี. (2567). การพัฒนาคุณภาพชีวิตของเยาวชนไทยยุคใหม่ให้บรรลุผลอย่างเป็นรูปธรรม. วารสาร

ไตรศาสตร์, 10(2), 32–53. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต), การพัฒนาที่ยั่งยืน, พิมพ์ครั้งที่ 2, (กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์มูลนิธิพุทธ

ธรรม, 2539), 248–257. 
พระเทพเวที  (ประยุทธ์  ปยุตฺโต),  พุทธศาสนากับการพัฒนามนุษย์, (กรุงเทพมหานคร  :  โรงพิมพ์บริษัท

สหธรรมิก  จำกัด,  2536), 34–36. 
พิชชากร ตะนุสะ. (2568). การเรียนรู้ศิลปวัฒนธรรมชุมชนและท้องถิ่น กรณีศึกษา ประเพณีชักพระตักบาตร

เทโว จังหวัดสงขลา. วารสารสังคมศึกษาปริทรรศน์, 1(2), 136–146. 



   

32 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

พระปลัดสมศักดิ์ กตธมฺโม (โสรัตน์ถาวร). (2568). การบูรณาการการเรียนการสอนรายวิชาสังคมศึกษากับ
พระพุทธศาสนาและพระวินัย. วารสารสหวิทยาการศึกษาครุศาสตร์, 1(2), 21–27. 

พระมหาธีระพงษ์ กตเมธี (คืนรัมย์). (2568). การเสริมสร้างการตื่นรู้เบิกบานในการเรียนรู้สำหรับนักเรียน
โรงเรียนปริยัติธรรม. วารสารสหวิทยาการศึกษาครุศาสตร์, 1(2), 39–48. 

มุจจรินทร์ ทัศดรกุลพัฒน์. (2568). ภาวะผู้นำยุคดิจิทัลกับรัฐศาสตร์ตามแนวพระพุทธศาสนาในบริบทประเทศ
ไทย. วารสารสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม, 6(1), 143–152. 

สายฝน บุษบรรณ์, พระศรีสมโพธิ (วรัญญู สอนชุน), และสามารถ สุขุประการ. (2568). แนวทางการพัฒนา
ทักษะภาษาอังกฤษเพื่อการเผยแผ่พระพุทธศาสนา สำหรับพระวิปัสสนาจารย์.  วารสารวิจัยวิชาการ, 
8(3), 81–96. 

อุดม จันทิมา, และพิชญานันต์ พงษ์ไพบูลย์. (2567). พระเครื่องกับวัฒนธรรมไทย: การปรับตัวในบริบทสังคม
ร่วมสมัย. วารสารภาษาไทยและวัฒนธรรมไทย, 10(2), 17–39. 
 


