
   

1 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

ปรัชญาพุทธกับการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน 
Buddhist Philosophy and Sustainable Social Development 

 
พระมหาจักริน พฤษภาศิลป์ 

PhraMaha Chakrin Phrisapasin 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Ubon Ratchathani Campus 
*Corresponding Author Email: hvksphasilp@gmail.com 

Received: 5 May 2025; Revised: 10 June 2025; Accepted: 14 June 2025 
 

บทคัดย่อ 
บทความฉบับน้ีมุ่งเสนอองค์ความรู้ใหม่ภายใต้หัวข้อ “โมเดลการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืนตามแนวพุทธ

ปรัชญา” โดยวิเคราะห์พุทธปรัชญาในฐานะระบบความคิดเชิงจริยศาสตร์และญาณวิทยา ซึ่งมีรากฐานจาก
หลักธรรมสำคัญ ได้แก่ อริยสัจสี่ ไตรลักษณ์ และปฏิจจสมุปบาท อันเป็นแนวคิดที่มิได้ จำกัดอยู่ในบริบททาง
ศาสนาเท่านั้น แต่สามารถนำมาประยุกต์ใช้เป็นกรอบแนวคิดในการพัฒนาสังคมอย่างเป็นองค์รวม โดยเฉพาะ
ในยุคสมัยที่มนุษย์ต้องเผชิญกับวิกฤติด้านศีลธรรม ความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจ และภาวะเสื่อมถอยของ
คุณค่าทางสังคมและสิ่งแวดล้อม โมเดลดังกล่าวเสนอการพัฒนาสังคมที่มีมนุษย์เป็นศูนย์กลาง (Human-
centered development) ผ่านการพัฒนาคุณภาพภายใน ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่งทำหน้าที่เป็นกลไก
ทางจิตวิญญาณในการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมและวิถีชีวิตให้อยู่ร่วมกันอย่างมีสติ สันติ และพอเพียง โดยมี 
“มัชฌิมาปฏิปทา” หรือทางสายกลางเป็นหลักคิดสำคัญในการสร้างสมดุลระหว่างการพัฒนาเศรษฐกิจ สังคม 
และสิ่งแวดล้อม เพื่อมุ่งสู่เป้าหมายของการพัฒนาอย่างยั่งยืนในระยะยาว โดยสรุป บทความนี้ชี ้ให้เห็นว่า 
การบูรณาการหลักพุทธปรัชญาเข้าสู่กระบวนการพัฒนาสังคม มิใช่เพียงการนำหลักธรรมไปสู่การปฏิบัติแบบ
แยกส่วน หากแต่เป็นการยกระดับจิตสำนึกของมนุษย์ผ่านกลไกด้านนโยบาย การศึกษา และสื่อสาธารณะ เพื่อ
สร้างโครงสร้างทางสังคมใหม่ที่ตั้งอยู่บนคุณธรรม ความโปร่งใส และความรับผิดชอบร่วมกัน ซึ่งจะนำไปสู่
สังคมที่มั่นคง สงบสุข และยั่งยืนอย่างแท้จริง 

คำสำคัญ: พุทธปรัชญา, ความยั่งยืน, การพัฒนาสังคม, มัชฌิมาปฏิปทา, มนุษย์เป็นศูนย์กลาง 
 

Abstract 
This article proposes a new body of knowledge under the concept of a “Model for 

Sustainable Social Development Based on Buddhist Philosophy.” It analyzes Buddhist 
philosophy as an integrated system of ethics and epistemology, grounded in core doctrines 
such as the Four Noble Truths, the Three Marks of Existence, and Dependent Origination. 
These teachings, while rooted in religious tradition, transcend the boundaries of doctrinal faith 



   

2 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

and can be applied as conceptual frameworks for holistic social development—particularly 
relevant in contemporary contexts where societies are facing moral decline, economic 
inequality, and the erosion of human and environmental values. The proposed model centers 
on human-centered development, emphasizing the cultivation of inner qualities—morality 
(sila), concentration (samadhi), and wisdom (pinna)—as essential spiritual mechanisms for 
shaping behavior and sustainable living. A core component of this model is the Middle Way 
(Majjhima Pati pada), which serves as a guiding principle to achieve balance across the 
economic, social, and environmental dimensions of sustainable development. In conclusion, 
the article argues that integrating Buddhist philosophical principles into social development is 
not merely about transferring religious doctrines into practice, but about cultivating deep 
moral consciousness through structural mechanisms such as public policy, education, and 
media. This transformative process aims to reconstruct a society founded on virtue, 
transparency, and collective responsibility—ultimately fostering a peaceful, equitable, and 
genuinely sustainable social order. 

Keywords: Buddhist philosophy, sustainability, social development, Middle Way, 
human-centered development 

 
บทนำ 

การพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืนมิใช่เพียงมุ่งหมายต่อความก้าวหน้าทางเศรษฐกิจและเทคโนโลยีเท่านั้น 
หากแต่รวมถึงการธำรงรักษาความสมดุลของคุณค่าทางศีลธรรมและจริยธรรมในวิถีชีวิตของผู้คนด้วย ปรัชญา
พุทธ ซึ่งมีรากฐานจากหลักธรรมในพระพุทธศาสนา ได้รับการยอมรับว่าเป็นแนวทางสำคัญในการสร้างความ
ยั่งยืนทั้งในระดับปัจเจกและสังคม โดยเฉพาะแนวคิดเรื่อง “อิทัปปัจจยตา” และ “มัชฌิมาปฏิปทา” ที่ส่งเสริม
การดำเนินชีวิตอย่างพอเพียงและมีสติในทุกมิติของชีวิต (อนุวัต กระสังข์, 2560) 

ในปัจจุบัน สังคมไทยประสบกับความซับซ้อนของปัญหาทางสังคม ไม่ว่าจะเป็นความเหลื่อมล้ำทาง
เศรษฐกิจ การเสื่อมถอยของจริยธรรม และการใช้ทรัพยากรอย่างเกินขอบเขต ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงข้อจำกัด
ของการพัฒนาที่เน้นเพียงด้านวัตถุ โดยละเลยมิติทางจิตใจและวัฒนธรรม (พระมหาภาธร อ าภาธโร & 
พลวัฒน์ สีทา, 2562) ดังนั้น การประยุกต์ใช้ปรัชญาพุทธจึงถือเป็นกลไกที่มีศักยภาพในการบูรณาการจิตสำนึก
และความรับผิดชอบร่วมกันของสังคม เพื่อฟื้นฟูและพัฒนาให้เกิดสังคมที่มีคุณภาพในระยะยาว (พระพิทักษ์
คุณารกฺโข, 2565) 

ด้วยเหตุนี้ งานวิจัยและบทความวิชาการหลายฉบับได้เน้นย้ำถึงความสำคัญของการนำหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนา เช่น ศีล สมาธิ ปัญญา เมตตา กรุณา และหลักเศรษฐกิจพอเพียง มาใช้เป็นแนวทางในการ
ส่งเสริมการพัฒนาที่ยั่งยืนในทุกระดับ ตั้งแต่ครอบครัว ชุมชน ไปจนถึงระดับประเทศ (มนัสวี ศรีนนท์, 2561; 



   

3 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

ชัชฎาภรณ์ อยู่เย็นเป็นสุข, 2562) งานเขียนชิ้นนี้จึงมีวัตถุประสงค์ในการวิเคราะห์บทบาทของปรัชญาพุทธต่อ
การพัฒนาสังคมไทยอย่างยั่งยืน โดยตั้งอยู่บนพื้นฐานของความเข้าใจในสภาวะทางสังคมร่วมสมัยและการ
สังเคราะห์องค์ความรู้จากงานวิชาการร่วมสมัยที่เกี่ยวข้อง 

ความหมายของคำว่า ปรัชญาพุทธ 
ปรัชญาพุทธ หมายถึง ระบบความคิดหรือทฤษฎีที่อธิบายสภาวะธรรม อัตตลักษณ์ของความจริง และ

แนวทางการดำรงชีวิตอย่างมีปัญญา อิงหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า โดยเฉพาะการเน้น “ปฏิจจสมุปบาท” (อิ
ทัปปัจจยตา) และ มัชฌิมาปฏิปทา เป็นแกนกลางของการอธิบายปรากฏการณ์ทางโลกและจิตใจอย่างเป็นเหตุ
เป็นผล (อนุวัต กระสังข์, 2560) ปรัชญาพุทธไม่ใช่ปรัชญาเชิงอภิปรัชญาแบบตะวันตก แต่คือแนวคิดที่มุ่งเน้น
การดับทุกข์ผ่านการรู้แจ้งในสัจธรรม ซึ่งครอบคลุมทั้งจริยศาสตร์ ญาณวิทยา และภววิทยา (พระมหาภาธร 
อาภาธโร และ พลวัฒน์ สีทา, 2562) 

พระไพศาล วิสาโล (อ้างใน อนุวัต กระสังข์, 2560) เสนอว่า ปรัชญาพุทธมิได้เน้นเพียงการแสวงหา
ความจริงในเชิงทฤษฎีเท่านั้น หากแต่เน้นการแปรเปลี่ยนความเข้าใจให้เป็นการปฏิบัติที่นำไปสู่ความหลุดพ้น 
ซึ่งต่างจากปรัชญาทั่วไปที่เน้นการถกเถียงหรือแสวงหาความจริงเพื่อความรู้เป็นหลัก นักวิชาการไทย เช่น พระ
พิทักษ์คุณารกฺโข (2565) ยังเน้นว่าปรัชญาพุทธคือการเข้าใจโลกและชีวิตอย่างลึกซึ้งผ่านหลักไตรลักษณ์ และ
การบูรณาการปัญญาในการแก้ปัญหาทางสังคมร่วมสมัย 

ขณะที่ ชัชฎาภรณ์ อยู่เย็นเป็นสุข (2562) ชี้ให้เห็นว่า ปรัชญาพุทธยังทำหน้าที่เป็นรากฐานของการ
พัฒนามนุษย์และสังคมอย่างยั่งยืน เพราะสามารถปรับใช้กับการดำเนินชีวิตแบบพอเพียงและสันติสุข โดยเน้น
การรู้ตน เข้าใจตน และฝึกตนเพื่อบรรลุสภาวะ “พ้นทุกข์” อย่างแท้จริง 

สรุปได้ว่า ปรัชญาพุทธ  เป็นปรัชญาที่มีความเป็นพลวัต เน้นการใช้ปัญญาเพื่อเข้าใจธรรมชาติของชวีติ
และโลกอย่างถูกต้อง ด้วยจุดหมายเพื่อการพัฒนาจิตใจและการหลุดพ้นจากความทุกข์ ไม่ใช่เพียงเป็นระบบคิด
เชิงทฤษฎี แต่คือ “วิถีปฏิบัติแห่งการตื่นรู้” ซึ่งสามารถนำมาใช้ประโยชน์อย่างยั่งยืนในทุกระดับของสังคมร่วม
สมัย 

ความสำคัญของ ปรัชญาพุทธ  
ปรัชญาพุทธมีความสำคัญอย่างยิ่งในฐานะที่เป็นระบบความคิดที่ครอบคลุมทั้งมิติของการดำเนินชีวิต 

การจัดการความทุกข์ และการพัฒนาสังคม โดยอาศัยหลักการพื้นฐานจากพระไตรลักษณ์ ปฏิจจสมุปบาท 
และอริยสัจสี่ ซึ่งสามารถประยุกต์ใช้กับชีวิตจริงในระดับปัจเจกและสังคมได้อย่างมีประสิทธิภาพ (พระครู
ปริยัติธำรงคุณ และ ภิกษุณีรตนธัมเมธา, 2565) 

ศิริอัญภัค ศิรินนท์วัชรกุล (2567) ได้ชี้ให้เห็นว่า ปรัชญาพุทธส่งผลต่อวิธีคิดของบุคคลในสังคมตั้งแต่
อดีตถึงปัจจุบัน ผ่านการให้ความสำคัญกับความเข้าใจในตนเองและธรรมชาติของชีวิตอย่างแท้จริง ส่งผลให้
ผู้คนสามารถดำรงชีวิตได้อย่างสมดุล มีสติ และมีคุณธรรม พร้อมยอมรับความเปลี่ยนแปลงตามกฎไตรลักษณ์ 

พรชัย สิริวโร (2564) กล่าวถึงปรัชญาพุทธในแง่มุมของการอธิบายโลกและเหตุแห่งทุกข์ว่า มีความ
แตกต่างจากแนวคิดปรัชญาตะวันตก โดยเฉพาะเรื่อง “ตัณหา” ซึ่งถือเป็นต้นเหตุของความทุกข์ในทศันะพุทธ 



   

4 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

และเปรียบเทียบกับหลักการแรกของธาเลสในปรัชญากรีกโบราณ ซึ่งแสดงให้เห็นถึงความสามารถในการ
เชื่อมโยงปรัชญาพุทธกับการวิเคราะห์เปรียบเทียบในเชิงสากล 

ปกรณ์ ครองบุญ (2565) ยกตัวอย่าง “อุเบกขาธรรม” เป็นหนึ่งในหลักพุทธปรัชญาที่มีผลต่อการ
พัฒนาชีวิตและจิตใจ เนื่องจากเป็นภาวะของความสมดุลทางอารมณ์ ที่ไม่เอนเอียงไปทางรักหรือชัง อันเป็น
พื้นฐานสำคัญของภาวะผู้นำและการตัดสินใจที่มีปัญญา 

สรุปได้ว่า ปรัชญาพุทธมิใช่เพียงองค์ความรู้ทางศาสนาเท่านั้น หากแต่เป็นรากฐานของการดำรงชีวิต
อย่างมีคุณภาพ โดยเน้นการพัฒนาจิตใจและปัญญา เพื่อนำไปสู่ความสงบสุขทั้งในระดับบุคคล ครอบครัว และ
สังคม โดยอิงบนหลักธรรมที่ผ่านการวิเคราะห์อย่างมีเหตุผลและสามารถอธิบายได้ในเชิงวิทยาศาสตร์ 

ความหมายของ  การพัฒนาสังคม  
การพัฒนาสังคม หมายถึง กระบวนการปรับปรุง เปลี ่ยนแปลง และยกระดับคุณภาพชีวิตของ

ประชาชนทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม และจิตใจ โดยมุ่งหวังให้เกิดความมั่นคง ยั่งยืน และเป็นธรรม
ในสังคม (พระเทพโชตินธโน และ อำพร เกิดลาภ, 2561) การพัฒนาสังคมมิใช่เพียงการเจริญเติบโตทางวัตถุ 
แต่รวมถึงการปลูกฝังจริยธรรม การมีส่วนร่วมของประชาชน และการเสริมสร้างศักยภาพของมนุษย์อย่างรอบ
ด้าน 

ตามแนวคิดของ ทัชชกร สรสิทธิ ์ และคณะ (2556) การพัฒนาสังคมควรเน้นการสร้างจิตสำนึก
สาธารณะ การเข้าใจปัญหาเชิงโครงสร้างของสังคม และการส่งเสริมประชาธิปไตยในระดับชุมชน ซึ่งเป็นฐาน
สำคัญของการพัฒนาอย่างยั่งยืน นักวิชาการผู้นี้ยังชี้ให้เห็นว่า “พัฒนาสังคม” ต้องวางอยู่บนหลักการมีส่วน
ร่วมของทุกภาคส่วน ไม่ใช่แค่ภาครัฐ 

ยุวดี บำรุงบุตร (2566) เสนอว่าการพัฒนาสังคมคือการส่งเสริมให้มนุษย์สามารถดำรงชีวิตในระบบ
สังคมได้อย่างมีคุณภาพ ด้วยการพัฒนาคุณธรรม จริยธรรม และความรู้เท่าทันสังคม การส่งเสริมอาสาสมัคร
และผู้นำท้องถิ่นจึงเป็นส่วนสำคัญของกระบวนการนี้ 

ในทัศนะของสายหู พัทยา (2514) ซึ่งถือว่าเป็นหนึ่งในผู้บุกเบิกนิยามทางรัฐศาสตร์ไทย กล่าวว่า การ
พัฒนาสังคมต้องอาศัยองค์ประกอบ 3 ประการคือ 1) การเปลี ่ยนแปลงเชิงโครงสร้าง , 2) การกระจาย
ทรัพยากรอย่างเท่าเทียม, และ 3) การมีส่วนร่วมทางการเมืองที่สร้างสรรค์ 

กล่าวโดยสรุป การพัฒนาสังคมเป็นแนวทางการยกระดับศักยภาพมนุษย์และโครงสร้างสังคม โดยต้อง
พัฒนาทั้งในมิติของวัตถุและจิตใจ เพื่อให้เกิดสังคมที่เท่าเทียม มีคุณธรรม และยั่งยืนในระยะยาว โดยอาศัย
การมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วนในสังคม 

องค์ประกอบของ การพัฒนาสังคม 
การพัฒนาสังคมเป็นกระบวนการที่ซับซ้อนและหลากหลาย องค์ประกอบสำคัญของการพัฒนาสังคม

ครอบคลุมใน 4 มิติหลัก ได้แก่ 1) มิติด้านเศรษฐกิจ, 2) มิติด้านการเมือง, 3) มิติด้านสังคมและวัฒนธรรม, 
และ 4) มิติด้านสิ่งแวดล้อม โดยมีเป้าหมายในการยกระดับคุณภาพชีวิตของประชาชนให้เกิดความเท่าเทียม
และยั่งยืน (รัตนา ภรณ์จันวิไชย และ ดุสิต ขาวเหลือง, 2563) 



   

5 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

พระครูใบฎีกาทวีศักดิ์ ใต้ศรีโคตร (2567) ได้ชี้ให้เห็นว่า การพัฒนาสังคมจะต้องเริ่มจากการพัฒนา
มนุษย์เป็นศูนย์กลาง ซึ่งประกอบด้วยการพัฒนาจิตใจ ศีลธรรม และคุณธรรม เพื่อเป็นพื้นฐานของการสร้าง
สังคมที่มีความเอื้ออาทรและอยู่ร่วมกันอย่างสันติ 

ในทัศนะของ วิสมล ศรีสุทธินันทน์ (2568) องค์ประกอบของการพัฒนาสังคมประกอบด้วย 1) 
ศักยภาพของคนในชุมชน, 2) ระบบการมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ, และ 3) การจัดการทรัพยากรภายในชุมชน 
ซึ่งเป็นปัจจัยที่ส่งเสริมให้เกิดความมั่นคงทางสังคมและเศรษฐกิจในระดับฐานราก 

อนงค์รัตน์ จันทร์ศิริ (2565) เน้นว่าการพัฒนาสังคมจำเป็นต้องบูรณาการ “ทุนทางสังคม” เข้ากับการ
วางนโยบาย โดยมองเห็นความสำคัญของความสัมพันธ์ทางสังคม ความไว้วางใจ และเครือข่ายชุมชน เป็นกลไก
สำคัญของการขับเคลื่อนการเปลี่ยนแปลง 

ในงานของ อภิรักษ์ พิบูลย์ผลิน (2566) ยังกล่าวเพิ่มเติมว่า องค์ประกอบเชิงโครงสร้าง เช่น การ
จัดการภาครัฐที่มีประสิทธิภาพ การกระจายอำนาจ และระบบธรรมาภิบาลที่โปร่งใส คือปัจจัยสำคัญที่
เกื้อหนุนให้การพัฒนาสังคมดำเนินไปอย่างมีเสถียรภาพ 

สรุปได้ว่า องค์ประกอบของการพัฒนาสังคมเป็นการบูรณาการหลากหลายปัจจัย ทั้งมิติบุคคล ชุมชน 
โครงสร้างรัฐ และวัฒนธรรม ซึ่งล้วนเป็นกลไกที่ส่งผลต่อกันและกัน การเข้าใจองค์ประกอบเหล่านี้ช่วยให้การ
วางนโยบายหรือดำเนินโครงการเพื่อการพัฒนาเป็นไปอย่างครอบคลุม ยั่งยืน และมีความหมายต่ อผู้คนทุก
ระดับ 

ความสำคัญของ การพัฒนาสังคม  
การพัฒนาสังคมมีความสำคัญอย่างยิ ่งในฐานะเป็นกลไกหลักในการยกระดับคุณภาพชีวิตของ

ประชาชนและสร้างสมดุลระหว่างความก้าวหน้าทางเศรษฐกิจ วัฒนธรรม จิตใจ และสิ่งแวดล้อม โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งในสภาวะสังคมร่วมสมัยที่เผชิญกับความเหลื่อมล้ำ การขาดจริยธรรม และความไม่มั่นคงทางสั งคม 
(ชาตรี สุขสบาย, 2568) 

ภูชิสส์ ศรีเจริญ (2557) ชี้ให้เห็นว่าการพัฒนาสังคมต้องมุ่งส่งเสริมทุนมนุษย์และทุนทางสังคมให้เกิด
พลังร่วมกันในการสร้างความมั่นคงของชาติ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในยุคโลกาภิวัตน์ที่การเปลี่ยนแปลงรวดเร็วและ
ซับซ้อน จำเป็นต้องมีระบบการศึกษาและจริยธรรมเป็นกลไกค้ำจุน 

ยุวดี บำรุงบุตร (2566) เน้นว่า ความสำคัญของการพัฒนาสังคมอยู่ที่การสร้างความร่วมมือระหว่างรัฐ 
ท้องถิ่น และภาคประชาชน โดยเฉพาะการสร้างสังคมสันติสุขผ่านกลไกอาสาสมัครและเครือข่ายชุมชนซึ่ง
สามารถเสริมสร้างความมั่นคงของมนุษย์และความยั่งยืนในระยะยาว 

ศรีบุรี และ ทวี วงศ์ (2562) กล่าวว่า การพัฒนาสังคมไม่ใช่เพียงการให้บริการหรือสวัสดิการจากรัฐ 
แต่คือการสร้างความสามารถให้ประชาชนเข้ามามีส่วนร่วมในการตัดสินใจและบริหารจัดการทรัพยากรของ
ตนเอง อันเป็นรากฐานของประชาธิปไตยที่มีคุณภาพ 

อัญมณี บูรณกานนท์ (2564) ชี้ว่าการขับเคลื่อนกองทุนสังคมและนวัตกรรมท้องถิ่นมีบทบาทสำคัญใน
การกระตุ้นการมีส่วนร่วมและสร้างความเป็นธรรมทางโอกาส โดยเฉพาะในพื้นที่ชายขอบที่มักถูกมองข้าม 



   

6 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

สรุปได้ว่า การพัฒนาสังคมมีความสำคัญไม่เพียงแต่ในฐานะกลไกของรัฐ หากแต่คือกระบวนการร่วม
ของทุกภาคส่วนเพื่อสร้างความยั่งยืนให้แก่สังคมไทย องค์ประกอบสำคัญอยู่ที่การพัฒนาคุณภาพมนุษย์ การ
สร้างจริยธรรม และการสนับสนุนโครงสร้างที่เป็นธรรมในทุกระดับ 

ความหมายของคำว่า อย่างยั่งยืน  
คำว่า อย่างยั่งยืน หมายถึง สภาพของการพัฒนา การดำรงอยู่ หรือการจัดการใด ๆ ที่สามารถดำเนิน

ต่อไปได้ในระยะยาวโดยไม่ก่อให้เกิดผลเสียต่อทรัพยากรธรรมชาติ สังคม เศรษฐกิจ หรือคุณภาพชีวิตของ
มนุษย์ในอนาคต (พิษณุ พรมจันทร์ , 2564) แนวคิดนี ้เน้นการผสมผสานระหว่าง “ความพอดี” กับ 
“ความสามารถในการธำรงตนเองได้” ทั้งในระดับปัจเจกและระดับระบบ ความยั่งยืนในบริบทองค์กร หมายถึง 
การดำเนินกิจกรรมโดยเคารพต่อหลักจริยธรรม ความโปร่งใส และการมีธรรมาภิบาล โดยการสร้างทั้ง 
“มูลค่า” และ “คุณค่า” ต่อสังคมและสิ่งแวดล้อมควบคู่กัน เพื่อคงอยู่ได้ในระยะยาวอย่างสมดุล (อรรถพล เสือ
คำรณ, 2566) ความยั่งยืนเป็นกลยุทธ์การจัดการที่ช่วยให้องค์กรสามารถปรับตัว เข้ากับการเปลี่ยนแปลง และ
สร้างความได้เปรียบในระยะยาว โดยครอบคลุมทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม  (ภควดี อนุญาหงษ์ 
และคฑามาศ เตโซะ, 2567) 

ชัยฤทธิ ์ ขวัญสอน (2566) กล่าวถึงความยั ่งย ืนในบริบทชุมชนว่า คือกระบวนการที ่ส ่งเสริม
ความสามารถในการพึ่งพาตนเองของชุมชน โดยมีเป้าหมายให้เกิดการเติบโตที่สอดคล้องกับคุณค่าทาง
วัฒนธรรมและหลักธรรมาภิบาล 

พิษณุ พรมจันทร์ (2564) เน้นมิติของ “ความมั่นคงทางสังคม” ว่าเป็นรากฐานของการพัฒนาอย่าง
ยั่งยืน เพราะสังคมที่มีโครงสร้างธรรมาภิบาลที่ดี จะสามารถรองรับและจัดการการเปลี่ยนแปลงในอนาคตได้
ดีกว่า 

สรุปได้ว่า “ความยั่งยืน” เป็นแนวคิดที่ครอบคลุมถึงการรักษาสมดุลระหว่างการใช้ทรัพยากร การ
เติบโตทางเศรษฐกิจ และการเคารพในคุณค่าทางสังคมและสิ่งแวดล้อม เป็นกระบวนการที่ต้องดำเนินอย่าง
ต่อเน่ือง มีการปรับตัว และคำนึงถึงผลกระทบระยะยาวในทุกระดับ 

องค์ประกอบของ ความยั่งยืน  
แนวคิดความยั่งยืน (Sustainability) ไม่ได้เป็นเพียงแนวทางเชิงนโยบายเท่านั้น หากแต่ประกอบด้วย

องค์ประกอบสำคัญที่ต้องดำเนินการควบคู่กัน ได้แก่ เศรษฐกิจ สังคม สิ่งแวดล้อม และการมีส่วนร่วมของ
ประชาชน (ศศิกานต์ จรณะกรัณย์ และ ปิยพร ท่าจีน, 2566) ซึ่งองค์ประกอบเหล่านี้สัมพันธ์กันเชิงระบบ หาก
ขาดหรือไม่สมดุล จะส่งผลต่อเสถียรภาพในระยะยาว 

ธีรพล เลี้ยงวัฒนธรรม (2554) ได้เสนอองค์ประกอบของความยั่งยืนทางเศรษฐกิจ โดยเน้นว่าความ
ยั่งยืนต้องมีการบริหารจัดการทางการเงินอย่างรอบคอบ เช่น รายรับ-รายจ่ายต้องสมดุล และมีระบบสะสมทุน
ที่ไม่พึ่งพาภายนอกมากเกินไป 



   

7 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

นพชัย ถิรทิตสกุล และรชฎ ขำบุญ (2566) ระบุว่า ความยั่งยืนในภาคธุรกิจพลังงานต้องประกอบด้วย 
3 ปัจจัยหลัก ได้แก่ การจัดการทรัพยากรอย่างมีประสิทธิภาพ นวัตกรรมพลังงานสะอาด และระบบธรรมาภิ
บาลที่โปร่งใส 

ศิริพร รัตนศักดิ์ชัย (2565) กล่าวเพิ่มเติมว่า การสร้างความยั่งยืนในระดับชุมชนจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อ
มี “ทุนทางสังคม” ที ่เข้มแข็ง ซึ ่งหมายถึงความสัมพันธ์ที ่ไว้วางใจและความร่วมมือระหว่างประชาชน 
หน่วยงาน และองค์กรภายนอก 

พีริยา ทรัพย์สาร และพิทักษ์ ศิริวงศ์ (2567) ชี้ว่า ความยั่งยืนด้านสิ่งแวดล้อมคือหัวใจหลักของการ
พัฒนาในศตวรรษที่ 21 โดยเฉพาะการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและลดการใช้พลังงานเกินจำเป็น ซึ่งถือเป็น 
“แนวปฏิบัติ” ที่ต้องสอดรับกับนโยบายภาครัฐ 

กล่าวโดยสรุป ความยั ่งยืน เป็นผลลัพธ์ของการบูรณาการองค์ประกอบหลากหลายด้าน ได้แก่ 
เศรษฐกิจ สังคม สิ่งแวดล้อม และธรรมาภิบาล ซึ่งต้องดำเนินไปพร้อมกันและส่งเสริมซึ่งกันและกัน การเข้าใจ
องค์ประกอบเหล่านี้อย่างรอบด้านจึงเป็นพื้นฐานสำคัญของการพัฒนาในทุกระดับ 

ความสำคัญของคำว่า อย่างยั่งยืน 
คำว ่า อย ่างย ั ่ งย ืน (Sustainably) ม ีความสำค ัญเช ิงว ิชาการและเช ิงนโยบายอย ่างย ิ ่ ง ใน

กระบวนการพัฒนาและจัดการทั้งในระดับองค์กร ชุมชน และประเทศชาติ โดยเน้นที่การดำรงอยู่ของระบบ
ต่าง ๆ อย่างต่อเนื่องและไม่เบียดเบียนอนาคต (ศศิกานต์ จรณะกรัณย์  & ปิยพร ท่าจีน, 2566) แนวคิดนี้เน้น
การสร้างสมดุลระหว่างเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม เพื่อให้สามารถอยู่รอดได้ทั้งในปัจจุบันและอนาคต 

กฤษดา เชียรวัฒนสุข (2566) ชี้ให้เห็นว่า ความยั่งยืนในบริบทธุรกิจไม่ได้หมายถึงการมุ่งสร้างกำไร
เพียงอย่างเดียว แต่ต้องมีการเปิดเผยข้อมูลด้านสิ่งแวดล้อม สังคม และธรรมาภิบาล (ESG) อย่างโปร่งใส ซึ่ง
ช่วยสร้างความเชื่อมั่นให้แก่ผู้มีส่วนได้ส่วนเสียทุกภาคส่วน 

สุลาว ัลย ์ ท ันใจชน (2565) กล่าวถึงความสำคัญของเกณฑ์การประเมินความยั ่งย ืนในด้าน
สถาปัตยกรรม โดยเฉพาะในประเทศกำลังพัฒนา ซึ่งต้องให้ความสำคัญต่อผลกระทบระยะยาว ทั้งในเชิง
พลังงาน วัสดุ และคุณภาพชีวิตของผู้อยู่อาศัย 

ปกรณ์ อุดมธนะสารสกุล (2567) วิเคราะห์ว่าในยุคหลังโควิด-19 แนวคิดความยั่งยืนกลายเป็นกลยุทธ์
หลักขององค์กรในการปรับตัวต่อวิกฤติ โดยเชื ่อมโยงการดำเนินธุรกิจเข้ากับความรับผิดชอบต่อสังคม 
สิ่งแวดล้อม และธรรมาภิบาล 

สรุปได้ว่า ความยั่งยืน ไม่ได้เป็นเพียงเป้าหมายเชิงนามธรรม แต่คือแนวคิดที่ครอบคลุมทุกมิติของการ
พัฒนาอย่างมีระบบ โดยมีความสำคัญต่อความอยู่รอดของมนุษยชาติ ชุมชน และองค์กร การตระหนักถึงความ
ยั่งยืนเป็นเง่ือนไขพื้นฐานในการสร้างอนาคตที่ปลอดภัย สมดุล และเป็นธรรม 

 
 
 



   

8 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

บทสรุป 
ปรัชญาพุทธเป็นระบบความคิดที่มีรากฐานจากหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา อันประกอบด้วย

อริยสัจสี่ ไตรลักษณ์ และปฏิจจสมุปบาท ซึ่งชี้ให้เห็นถึงธรรมชาติของชีวิต ความทุกข์ และหนทางแห่งการดับ
ทุกข์ หลักการเหล่านี้ไม่ได้มีเพียงคุณค่าเชิงศาสนาเท่านั้น หากแต่สามารถนำมาประยุกต์ ใช้ในการวางแนว
ทางการพัฒนาสังคมให้เกิดความมั่นคงและยั่งยืน โดยเฉพาะในบริบทที่สังคมร่วมสมัยกำลังเผชิญกับวิกฤติ
ศีลธรรม ความเหลื่อมล้ำ และการบริโภคนิยมที่บั่นทอนสมดุลของมนุษย์และสิ่งแวดล้อม 

การพัฒนาสังคมตามแนวพุทธปรัชญาให้ความสำคัญกับการพัฒนาคุณภาพมนุษย์เป็นศูนย์กลาง โดย
เน้นการฝึกฝนจิตใจผ่านศีล สมาธิ และปัญญา ตลอดจนส่งเสริมการดำเนินชีวิตอย่างมีสติและพอเพียง 
แนวทางนี้สอดคล้องกับแนวคิด “การพัฒนาอย่างยั่งยืน” ที่ต้องอาศัยความสมดุลระหว่างเศรษฐกิจ สังคม และ
สิ่งแวดล้อม ซึ่งปรัชญาพุทธได้วางหลักการไว้อย่างเป็นระบบผ่านแนวคิดเรื่อง “มัชฌิมาปฏิปทา” หรือทางสาย
กลาง ที่มุ่งสร้างสังคมที่เกื้อกูลและเป็นธรรม 

กล่าวโดยสรุป การผนวกหลักปรัชญาพุทธเข้ากับการพัฒนาสังคมมิใช่เพียงการถ่ายโอนหลักธรรมเข้าสู่
นโยบาย แต่คือการแปรเปลี่ยนคุณค่าแห่งจิตใจให้เป็นพลังในการสร้างสังคมที่สงบเย็นและมั่นคงยั่งยืน การ
ส่งเสริมพุทธปรัชญาในเชิงนโยบาย สื่อสารมวลชน และระบบการศึกษา จึงเป็นกลไกสำคัญที่จะสร้างการ
เปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้าง พร้อมทั้งปลูกฝังจิตสำนึกที่ลึกซึ้งในระดับปัจเจกและส่วนรวม อันจะนำไปสู่สงัคมที่
มีสติ สันติ และยั่งยืนอย่างแท้จริง 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

พุทธปรัชญาในฐานะระบบความคิดเชิงจริยศาสตร์และญาณวิทยา มีรากฐานจากหลักธรรมสำคัญ อัน
ได้แก่ อริยสัจสี่ ไตรลักษณ์ และปฏิจจสมุปบาท ซึ่งมีจุดมุ่งหมายเพื่ออธิบายธรรมชาติของชีวิต ความทุกข์ และ
กระบวนการดับทุกข์ หลักธรรมเหล่านี้มิได้จำกัดอยู่เพียงในมิติทางศาสนา หากแต่สามารถนำมาประยุกต์ใช้
เป็นกรอบแนวคิดเพื่อการพัฒนาสังคมในเชิงองค์รวม โดยเฉพาะในบริบทสังคมร่วมสมัยที่เผชิญกับวิกฤติด้าน
คุณธรรม ความเหลื่อมล้ำ และภาวะเสื่อมถอยของคุณค่ามนุษย์และธรรมชาติ 

องค์ความรู้ใหม่จึงเสนอ การพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืนตามแนวพุทธปรัชญา โดยมี มนุษย์เป็นศูนย์กลาง 
(Human-centered development) และขับเคลื่อนผ่านการพัฒนาจิตใจ ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่งทำ
หน้าที่เป็นกลไกภายในที่หล่อหลอมพฤติกรรมและวิถีชีวิตให้เป็นไปอย่างมีสติ สันติ และพอเพียง โดยเฉพาะ
การยึดแนวทาง “มัชฌิมาปฏิปทา” หรือทางสายกลาง ซึ่งเป็นหัวใจของความสมดุลระหว่างเศรษฐกิจ สังคม 
และสิง่แวดล้อม อันเป็นเง่ือนไขพื้นฐานของ “ความยั่งยืน” ในระยะยาว 

กล่าวได้ว่า โมเดลดังกล่าวไม่ใช่เพียงการ “ถ่ายโอนหลักธรรม” ไปสู่ภาคปฏิบัติ แต่คือการ  บูรณาการ
คุณค่าภายใน ให้เป็นพลังทางสังคม ด้วยการยกระดับจิตสำนึกผ่านนโยบายสาธารณะ การศึกษา และ
สื่อสารมวลชน โดยมีเป้าหมายเพื่อสร้างการเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้างที่สอดคล้องกับคุณค่าทางพุทธ ซึ่งจะ
นำไปสู่สังคมที่มีคุณธรรม มีสติ และสามารถดำรงอยู่อย่างสันติและยั่งยืนได้อย่างแท้จริง 



   

9 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

เอกสารอ้างอิง 
ชัชฎาภรณ ์อยู่เย็นเป็นสุข. (2562). การศกึษาพทุธปรัชญาเพื่อการพัฒนาที่ยั่งยืน. วารสารศิลปศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยรังสิต, 15(1), 155-166. 
ชัยฤทธิ์ ขวัญสอน. (2566). การพัฒนา โคก หนอง นา อยา่งยั่งยืน ตามแนวพุทธสันติวิธี. วารสารสหวิทยาการ

นวัตกรรมปริทรรศน์, 6(5), 159–171. 
ชาตรี สุขสบาย. (2568). อดีตในปัจจุบันกับการสร้างสรรค์แนวทางการพฒันาสังคม. วารสารวจิัยวิชาการ, 

8(1), 333–350. 
ทวีวงศ ์ศรีบุรี. (2562). “รอบตัวเรา”: การสื่อสารเพื่อการพัฒนาสังคม. UNISEARCH Journal, 6(2), 42-46. 
ทัชชกร สรสทิธิ์ และคณะ. (2556). การให้ความหมาย ที่มาของความหมาย และรูปแบบกิจกรรมความ

รับผิดชอบต่อสังคมในความต้องการของลูกค้า ธนาคารไทยพาณิชย์. วารสารวชิาการ Veridian E-
Journal, 6(3), 152-169. 

ธีรพล เลี้ยงวัฒนธรรม. (2554). ความยังยืนและการตอบรับของราคาหลกัทรัพย ์ต่อองค์ประกอบของกระแส
เงินสดในกำไรและรายการคงคา้ง. ปริญญานพินธ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, บทคดัย่อ. 

นพชัย ถิรทติสกุล, รชฎ ขำบุญ และศิริเดช คำสพุรหม. (2566). ปัจจัยความสำเรจ็ของธุรกจิพลังงานที่ส่งผล
ต่อความยั่งยืน : กรณีศึกษาธุรกจิพลังงานในประเทศไทย. วารสารสทุธิปรทิัศน์, 37(3), 74–91. 

ปกรณ์ อุดมธนะสารสกุล และคณะ. (2567). การปรับเปลี่ยนของธุรกิจในยุคหลังโควิด-19: กลยุทธ์เพื่อความ
ยั่งยืนและความสำเร็จ. วารสารมณีเชษฐาราม วัดจอมมณี, 7(6), 1378-1392. 

พัทยาสายหู. (1971). ความหมายของการพัฒนาสังคม. Faculty of Political Science (JSS), 8(1), 168-
181. 

พรสวรรค ์ครองบุญ. (2565). อุเบกขาธรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทต่อความสำคัญของการพัฒนาชวีิต. วารสาร
ธรรมะเพื่อชีวิต, 28(4), 40-51. 

พีริยา ทรัพย์สาร และ พทิักษ์ ศิรวิงศ์. (2567). กรอบแนวคิด : องค์ประกอบของตัวแบบกลยุทธ์การจดัการสี
เขียวของวิสาหกิจชุมชนผลิตภัณฑ์ข้างฮางให้เกิดความยั่งยืนในเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือ.Journal 
of Roi Kaensarn Academi, 9(5), 535–542. 

พระครูปริยตัิธำรงคุณ, ภกิษุณีรตน ธัมมเมธา และปิยะนุช ศรีสรานุกรม. (2565). ชีวิตตามทรรศนะของพุทธ
ปรัชญา. วารสารธรรมะเพื่อชีวติ, 28(2), 29-45. 

พระครใูบฎีกาทวีศักดิ ์ใต้ศรีโคตร และพระมหาสราวธุ โพธิ์ศรีขาม. (2567). พระพุทธศาสนากับการพัฒนาทุน
มนุษย์และสังคม. วารสารธรรมะเพื่อชีวติ, 30(4), 275-282. 

พระเทพ โชตตฺินฺธโน, อำพร เกดิลาภ และธนรัฐ สะอาดเอี่ยม. (2561). วดัแสงบูรพา จังหวัดสรุินทร์: บทบาท
ของวัดด้านการพัฒนาสังคมตามวิถีพทุธ. วารสารมหาจุฬาคชสาร, 9(1), 84–94. 

พระพทิักษ์ คุณารกฺโข (ใจคง). (2022). การพัฒนาทรพัยากรมนุษย์แบบยั่งยืนเชิงพุทธ. วารสารวิจยวิชาการ, 
5(2), 285–296. 



   

10 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

พระมหาพรชัย สิริวโร, พระมหาขวัญชัย กิตตฺิเมธี และไข่มุก เหล่าพิพัฒนา. (2564). การอธิบายหลักการแรก
ของธาเลสกับการอธิบายตัณหาของพุทธปรชัญา: ความเหมือนและความตา่งในมิติวัฒนธรรมการ
แสวงหาความรู้. วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน์, 17(1), 13-27. 

พระมหาภาธร อาภาธโร และพลวัฒน์ สีทา. (2562). การพัฒนาชุมชนเชงิพุทธบูรณาการ. วารสารวิจัยวิชาการ
, 2(3), 113-128. 

ภคพล สุนทรโรจน ์และกฤษดา เชียรวัฒนสุข. (2566). คุณภาพของการประยุกต์ใช้การบัญชีสังคม: รากฐานที่
มั่นคงสู่ความยั่งยืนของธรุกิจ. วารสารสหวิทยาการวจิัย: ฉบับบัณฑิตศึกษา, 12(1), 112-125. 

ภควดี อนุญาหงษ์, คฑามาศ เตโซ และจุฬาลักษณ์ บุญสุข. (2567). การจัดการเชิงกลยุทธใ์นภาครัฐ: แนวทาง
สู่ความสำเรจ็และการพฒันาอย่างยั่งยืน. วารสารการบริหาร การจดัการ และการพัฒนาที่ยั่งยืน, 2(4), 
757–766. 

ภูชิสส์ ศรีเจริญ. (2557). ทุนมนุษย์กับความสำคญัของสังคมสร้างความมัน่คงของชาติ. วารสารสถาบันวิชาการ
ป้องกันประเทศ, 5(1), 72-78. 

มนัสวี ศรีนนท ์และพระมหามฆวินทร์ ปุริสตฺุตโม. (2561). ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงกับพทุธปรัชญาเพื่อ
การพัฒนาอย่างยั่งยืน. วารสารวจิัยธรรมศึกษา, 1(2), 29-33. 

ยุวดี บำรุงบุตร. (2566). อาสาสมคัรพัฒนาสังคมและความมั่นคงของมนุษย์กับการเสริมสรา้งสังคมสันติสุข. 
วารสารนวตักรรมการจัดการศกึษาและการวิจัย, 5(1), 223–232. 

รัตนา ภรณ์จันวิไชย และคณะ. (2562). การพัฒนาหลักสูตรฝึกอบรมเพื่อลดผลกระทบการใช้เครอืข่ายสังคม
ของนิสิตมหาวิทยาลัยบูรพา. วารสารการศึกษาและการพัฒนาสังคม, 15(2), 163-173. 

วิสมล ศรีสุทธินันทน์. (2568). การวิเคราะห์องคป์ระกอบเชิงยืนยันปัจจัยที่มีผลต่อการพัฒนาศักยภาพในการ
ปฏิบัติงานของอาจารย์ในกองบัญชาการศกึษา สำนักงานตำรวจแห่งชาติ. National & 
International Conference, 18(2). 

ศศิกานต ์จรณะกรัณย์, ปิยพร ท่าํจีน และบังอร พลเตชํา. (2566). องค์ประกอบของแบบจำลองธรุกิจเพื่อ
ความยั่งยืนที่ส่งผลตอ่คณุค่าแห่งความยั่งยืนของโรงแรมขนาดเล็กในเขตกรุงเทพมหานคร. วารสาร 
มจร อุบลปริทรรศน์, 8(3), 472-486. 

ศิริอัญภัค ศริินนท์วัชรกลุ. (2566). ความสำคัญของพุทธปรัชญาที่มีอิทธิพลต่อหลักการดำเนินชีวิตและสังคม. 
วารสารบัณฑติศึกษาวิชาการ, 1(3), 33-37. 

สมศักดิ์ สงวนดี. (2564). ทุนทางสังคมกับการพัฒนาชุมชน. วารสารวิชาการแห่งอนาคต, 1(1), 1-8. 
สุลาวัลย์ ทันใจชน และ ณฐพงศ์ พ่วงภิญโญ. (2565). เกณฑ์การประเมินความยั่งยืนของอาคาร: แนวคิดและ

การใช้งาน. วารสารสถาปัตยกรรม การออกแบบและการก่อสร้าง, 4(3), 119-140. 
อนุวัต กระสังข์. (2560). ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง: หลักการและวิธกีารพัฒนาชุมชนตามหลกัพุทธธรรม

อย่างยั่งยืน. วารสารมนษุยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุรินทร์, 19(1), 124–144. 



   

11 
 

วารสารพุทธรตัโนบล  
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่3 (พฤษภาคม - มถิุนายน) 2568            
Vol.1 No.3 (May – June) 2025 

) 2025 
2025) 

อรรถพล เสือคำรณ. (2566). การพัฒนาทุนมนุษย์ตามแนวพระพุทธศาสนา เพื่อการพัฒนาองค์กรอย่างยั่งยืน. 
วารสารสหวทิยาการนวตักรรมปริทรรศน์, 6(2), A217-A228. 

อภิรักษ์ พิบูลย์ผลิน. (2566). การจัดการภาครฐัแบบมีส่วนร่วม: แนวทางสูก่ารพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน. 
วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา, 15(2), 93–110.  

พิษณุ พรมจันทร์. (2564). แนวคิดการพัฒนาอยา่งยั่งยืนในบริบทสังคมไทย. วารสารวิจัยและพัฒนา มทร.
ธัญบุรี, 13(3), 101–112.  

อัญมณี บูรณกานนท์. (2564). การขับเคลื่อนกองทุนด้านการพัฒนาสังคมในประเทศไทย. วารสารสำนักงาน
วิจัยและให้คำปรึกษาแห่งจุฬาลงกรณ์มหาวทิยาลยั, 3(1), 1–16. 

ศิริพร รตันศักดิ์ชัย. (2565). การพัฒนาความยั่งยืนของชุมชนผ่านทุนทางสังคม. วารสารการพัฒนาและการ
เปลี่ยนแปลงสังคม, 15(2), 55–70.  

 
 


