
   

1 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

วิถีพุทธกับการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมไทยในศตวรรษที่ 21 
Buddhist Way and Cultural Transformation in 21st Century Thailand 

  

พระมหาณัฐวุฒิ อุตฺตมเวที 
Phra Maha Nattawut Uttamamethee 

Wat Warinthararam, Warin Chamrap District, Ubon Ratchathani Province 
*Corresponding Author E-mail:n94938353@gmail.com 

Received: 24 March 2025 ; Revised: 23 June 2025 ; Accepted: 24 June 2025 
 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการเรื่อง “วิถีพุทธกับการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมไทยในศตวรรษที่ 21” มีวัตถุประสงค์

เพื่อศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างวิถีพุทธกับการเปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมไทยในบริบทของโลกยุคใหม่ที่เผชิญ
กับกระแสโลกาภิวัตน์และการพัฒนาเทคโนโลยีอย่างรวดเร็ว การศึกษาครั้งนี้ใช้การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ
จากเอกสารทางวิชาการ วารสารวิจัย และการสังเคราะห์แนวคิดหลักของวิถีพุทธ ประกอบกับแนวโน้มของการ
เปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมไทยในศตวรรษที่ 21 ผลการศึกษาพบว่า วิถีพุทธมีบทบาทสำคัญในการหล่อหลอม
ค่านิยมและรูปแบบการดำเนินชีวิตของคนไทย โดยเฉพาะในด้านการส่งเสริมศีลธรรม จริยธรรม และการมี
จิตสำนึกต่อสังคม อย่างไรก็ตาม เมื่อเข้าสู่ศตวรรษที่ 21 พบว่าสังคมไทยเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงอย่าง
รวดเร็วจากกระแสวัฒนธรรมตะวันตก การบริโภคนิยม และการพึ่งพาเทคโนโลยีดิจิทัลที่เพิ่มสูงข้ึน ส่งผลให้วิถี
ชีวิตของคนไทยมีความหลากหลายและลดทอนความเชื่อมโยงกับวัฒนธรรมดั้งเดิม แม้ว่าวิถีพุทธยังคงมีอิทธิพล
ในสังคม แต่บทบาทของวัด ชุมชน และครอบครัวในการถ่ายทอดคุณค่าพุทธศาสนามีแนวโน้มลดลงอย่าง
ต่อเนื่อง ขณะเดียวกันก็มีการปรับตัวของวิถีพุทธ เช่น การนำเทคโนโลยีมาช่วยเผยแพร่ธรรมะ และการจัด
กิจกรรมที่สอดคล้องกับวิถีชีวิตคนรุ่นใหม่ บทความนี้เสนอแนวทางการบูรณาการวิถีพุทธเข้ากับพลวัตของ
วัฒนธรรมไทยในศตวรรษที่ 21 ผ่านโมเดลการพัฒนาเชิงวัฒนธรรมที่เน้นการฟื ้นฟูบทบาทของสถาบัน
พระพุทธศาสนา การสร้างนวัตกรรมทางวัฒนธรรม และการเสริมสร้างคุณธรรมในสังคมยุคใหม่ เพื่อให้
วัฒนธรรมไทยสามารถคงอยู่และปรับตัวได้อย่างเหมาะสมในบริบทโลกาภิวัตน์ 

คำสำคัญ: วิถีพุทธ, การเปลี่ยนแปลง, วัฒนธรรมไทย, ศตวรรษที่ 21  
 

  



   

2 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

Abstract 
This academic article, titled "Buddhist Way of Life and the Transformation of Thai 

Culture in the 21st Century," aims to examine the relationship between the Buddhist way of 
life and the transformation of Thai culture within the context of a rapidly changing globalized 
world driven by technological advancement. The study employs qualitative analysis of 
academic documents, research journals, and synthesized core concepts of the Buddhist way 
of life, alongside examining the trends in Thai cultural shifts during the 21st century. The 
findings reveal that the Buddhist way of life plays a vital role in shaping Thai values and 
lifestyles, particularly in promoting morality, ethics, and social responsibility. However, in the 
21st century, Thai society is undergoing rapid changes due to the influx of Western cultural 
influences, consumerism, and an increased reliance on digital technology. These factors have 
led to a diversification of Thai ways of life and a weakening connection to traditional cultural 
roots. Despite the continuous influence of Buddhism, the roles of temples, communities, and 
families in transmitting Buddhist values have declined. At the same time, there has been an 
adaptation of Buddhist practices, such as the use of technology to disseminate teachings and 
the organization of activities aligned with the lifestyles of the younger generation. This article 
proposes an integrative model for harmonizing the Buddhist way of life with the dynamics of 
Thai culture in the 21st century. The model focuses on revitalizing the role of Buddhist 
institutions, fostering cultural innovations, and promoting ethical values within contemporary 
society. This approach aims to ensure that Thai culture remains resilient and adaptable within 
the ever-evolving globalized context. 

Keywords: Buddhist way of life, change, Thai culture, 21st century 
 

  



   

3 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

บทนำ 
ประเทศไทยในฐานะสังคมพหุวัฒนธรรม มีรากฐานทางวัฒนธรรมที่ลึกซึ้งจากพุทธศาสนาเป็นหลัก 

วิถีพุทธได้หล่อหลอมแนวคิด ค่านิยม และรูปแบบการดำเนินชีวิตของคนไทยมาหลายศตวรรษ (พระมหาวิชาญ 
สุวิชฺชโน, 2564) อย่างไรก็ตาม ในศตวรรษที่ 21 ซึ่งเป็นยุคแห่งการเปลี่ยนผ่านของโลกาภิวัตน์ เทคโนโลยี
สารสนเทศ และวัฒนธรรมบริโภคนิยม ได้ส่งผลให้วิถีชีวิตและค่านิยมของคนไทยเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว 
(พิพิธ ธนวดีสมคเณย์ และ ประยูร แสงใส, 2565) ประเด็นนี้ก่อให้เกิดข้อถกเถียงเกี่ยวกับบทบาทของวิถีพุทธ
ในการคงอยู่และปรับตัวของวัฒนธรรมไทยภายใต้บริบทโลกปัจจุบัน 

ปัจจุบันประเทศไทยเผชิญกับความท้าทายด้านวัฒนธรรมอย่างรุนแรง ทั้งจากการถาโถมของ
วัฒนธรรมตะวันตกและการลดทอนคุณค่าทางจิตใจของคนรุ่นใหม่ ซึ่งบางส่วนส่งผลให้เกิดภาวะวิกฤติทาง
ศีลธรรมและการแปลกแยกทางวัฒนธรรม (ศิริพงษ์ ฐานมั่น, 2562) แม้วิถีพุทธจะยังมีอิทธิพลในสังคมไทย แต่
พบว่าบทบาทของวัด ชุมชน และสถาบันครอบครัวในการถ่ายทอดคุณค่าพุทธศาสนาลดลงอย่างมีนัยสำคัญ 
(พูลศักดิ์ หอมสมบัติ, 2565) ดังนั้น การศึกษาถึงความสัมพันธ์ระหว่างวิถีพุทธกับการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรม
ไทยในศตวรรษที่ 21 จึงมีความสำคัญยิ่งต่อการกำหนดแนวทางการพัฒนาสังคมและวัฒนธรรมในอนาคต 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์บทบาทของวิถีพุทธต่อการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมไทยภายใต้
บริบทสังคมสมัยใหม่ โดยมุ่งเน้นการศึกษาทั้งในมิติของการธำรงรักษาค่านิยมดั้งเดิมและการปรับตัวของวิถี
พุทธให้เข้ากับโลกสมัยใหม่ (พระมหาเอกชัย วิสุทฺโธ , 2564) งานวิจัยชิ้นนี้มีความสำคัญในการนำเสนอแนว
ทางการสร้างสมดุลระหว่างคุณค่าพุทธศาสนาและพลวัตทางวัฒนธรรมที่เปลี่ยนแปลงไป เพื่อเป็นแนวทางใน
การเสริมสร้างความเข้มแข็งทางวัฒนธรรมของสังคมไทยในยุคศตวรรษที่ 21 

ความหมายของคำว่าวิถีพุทธ 
คำว่า วิถีพุทธ หมายถึง แนวทางการดำเนินชีวิตที่ยึดหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาเป็นหลัก โดย

เน้นการปฏิบัติทั้งในด้านจิตใจและพฤติกรรมเพื่อความสุขและความสงบทางใจ พระครูนิวิฐศีลขันธ์ (2565) 
อธิบายว่า วิถีพุทธคือรูปแบบการดำเนินชีวิตที่สอดคล้องกับหลักธรรมคำสอนของพระพุทธองค์ โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งหลักศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญในการสร้างความสมดุลของชีวิต 

นอกจากนี้ พระมหาสมัย ไกรประโคน (2567) ยังเน้นว่า วิถีพุทธส่งเสริมให้เกิดการรู้จักตนเองและ
การพัฒนาตนเองอย่างต่อเนื่องผ่านการปฏิบัติธรรมและการฝึกสติ เพื่อให้บุคคลสามารถควบคุมกิเลสและ
เผชิญกับปัญหาชีวิตได้อย่างมีสติและปัญญา 

สรุปได้ว่า วิถีพุทธ จึงเป็นแนวทางการดำเนินชีวิตที่เน้นความสมดุลระหว่างจิตใจและพฤติกรรม โดย
อาศัยหลักธรรมในพระพุทธศาสนาเป็นแนวทางสำคัญ ไม่เพียงแต่ส่งเสริมความสุขภายในตนเอง แต่ยังช่วย
สร้างสรรค์สังคมที่สงบสุขและเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่กันในทุกมิติของชีวิต 

ความสำคัญของคำว่าวิถีพุทธ 
วิถีพุทธ มีความสำคัญในฐานะเป็นแนวทางในการสร้างสมดลุและความสงบสุขให้กับบุคคลและสังคม 

โดยช่วยกำกับพฤติกรรมและทัศนคติของผู้คนให้อยู่ในกรอบของศีลธรรม พระครูนิวิฐศีลขันธ์ (2565) อธิบาย



   

4 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

ว่า วิถีพุทธมีบทบาทสำคัญในการเสริมสร้างคุณภาพชีวิตของชุมชนและการสร้างปัญญาเชิงจิตใจ ทำให้ผู้คนใน
สังคมมีเป้าหมายที่ชัดเจนในการดำเนินชีวิต 

พระมหาสมัย ไกรประโคน (2567) กล่าวว่าวิถีพุทธยังมีบทบาทในการส่งเสริมสัมมาอาชีพและ
คุณธรรมในระดับชุมชน ทำให้เกิดการพัฒนาอย่างมีคุณภาพ ทั้งในด้านเศรษฐกิจและจิตใจของผู้คน 

สรุปได้ว่า วิถีพุทธ จึงเป็นเสาหลักสำคัญในการกำกับทิศทางการดำเนินชีวิตของคนไทยและสังคมใน
ภาพรวม เป็นแนวทางที่ส่งเสริมความสงบสุข ความยั่งยืนทางวัฒนธรรม และคุณธรรมจริยธรรมที่เหมาะสมกับ
บริบทสังคมที่เปลี่ยนแปลงไปในศตวรรษที่ 21 

ความหมายของคำว่าการเปลี่ยนแปลง 
คำว่า การเปลี่ยนแปลง หมายถึงกระบวนการหรือภาวะที่สิ่งหนึ่งเปลี่ยนไปจากเดิม ไม่ว่าจะในด้าน

โครงสร้าง รูปแบบ หรือพฤติกรรม อันเกิดจากอิทธิพลของปัจจัยภายนอกหรือภายใน อรพินทร์ ชูชม (2559) 
ให้ความหมายว่าการเปลี่ยนแปลงคือการปรับเปลี่ยนสภาพหรือสถานะของบุคคลหรือองค์กรให้มีความ
เหมาะสมและสอดคล้องกับบริบทที่เปลี่ยนไป ซึ่งอาจเป็นการเปลี่ยนแปลงด้านร่างกาย จิตใจ หรือพฤติกรรม 

พระครูรัตนสุทาภรณ์ และพระราชรัตนสุธี (2567) กล่าวว่าการเปลี่ยนแปลงหมายถึง การปรับปรุง
หรือพัฒนาเพื่อรองรับสถานการณ์หรือสภาวะแวดล้อมใหม่ ๆ ที่เกิดขึ้นในสังคม ซึ่งส่งผลให้รูปแบบการดำเนิน
ชีวิตต้องปรับตัวตาม 

พระราชพัฒนวัชรบัณฑิต (2567) ให้ความหมายว่า การเปลี่ยนแปลงมีความหมายครอบคลุมถึงการ
เคลื่อนไหวของระบบหรือกลไกในสังคมที่ต้องตอบสนองต่อการเปลี่ยนแปลงในทุกด้าน ทั้งเศรษฐกิจ สังคม 
วัฒนธรรม และเทคโนโลยี ซึ่งมักเกิดขึ้นอย่างรวดเร็วในยุคโลกาภิวัตน์ 

พระมหาชัยเดช อธิปญฺโญ (2567) ชี้ว่า การเปลี่ยนแปลงในเชิงจิตใจและพฤติกรรมบุคคลสามารถ
เกิดขึ้นได้ผ่านการฝึกฝนและการสร้างความตระหนักรู้ เพื่อให้บุคคลสามารถปรับตัวเข้ากับสิ่งแวดล้อมใหม่และ
สามารถรับมือกับปัญหาที่เกิดขึ้นได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

สรุปได้ว่า การเปลี่ยนแปลง คือปรากฏการณ์หรือกระบวนการที่สิ่งใดสิ่งหนึ่งมีความแตกต่างไปจาก
สภาพเดิม ซึ่งอาจเป็นการเปลี่ยนแปลงในเชิงกายภาพ ความคิด พฤติกรรม หรือระบบในสังคม โดยมีปัจจัย
กระตุ้นจากภายในหรือภายนอกที่เป็นตัวเร่งให้เกิดการปรับตัวอย่างต่อเน่ือง 

ความสำคัญของคำว่าความเปลี่ยนแปลง 
ความเปลี่ยนแปลง เป็นหัวใจสำคัญของการพัฒนาและความก้าวหน้าทั้งในระดับบุคคลและสังคม 

โดยพระมหาสมัคร อติภทฺโท และกิตติพัทธ์ คำสุข (2567) กล่าวว่า ความเปลี่ยนแปลงช่วยให้สังคมปรับตัวต่อ
ความท้าทายที่เกิดจากโลกาภิวัตน์ การเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็วของเศรษฐกิจและสังคมทำให้บุคคลและผู้นำ
จำเป็นต้องมีทักษะในการบริหารและจัดการกับบริบทที่แปรผันตลอดเวลา 

ในมุมมองของวรรณภา ทองแดง และประยงค์ จันทร์แดง (2567) ความเปลี่ยนแปลงเป็นกลไกที่
สำคัญในการสร้างนวัตกรรมและการพัฒนาชุมชน โดยเฉพาะในระดับองค์กรและสถาบันการศึกษา ที่ต้อง
ปรับตัวเพื่อรองรับความต้องการของสังคมและชุมชนที่หลากหลาย 



   

5 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

สุปราณี บุตรสมบัติ (2567) ชี้ให้เห็นว่า ความเปลี่ยนแปลงในด้านสุขภาพมีผลโดยตรงต่อการพัฒนา
คุณภาพชีวิตของประชาชน โดยเฉพาะการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมสุขภาพในกลุ่มผู้ป่วยหรือกลุ่มเสี่ยง ซึ่งเป็น
ปัจจัยสำคัญที่ช่วยลดภาวะโรคและส่งเสริมสุขภาวะอย่างยั่งยืน 

พระมหาจันที ธัมมะวิริโย (2567) กล่าวเพิ่มเติมว่า ความเปลี่ยนแปลงในเชิงจิตใจของบุคคลเป็น
สิ่งจำเป็นในกระบวนการพัฒนาตนเองและการสร้างเสถียรภาพทางอารมณ์ โดยความเปลี่ยนแปลงนี้จะชว่ยให้
บุคคลสามารถรับมือกับสถานการณ์ที่ซับซ้อนได้ดีขึ้น 

สรุปได้ว่า ความเปลี่ยนแปลง เป็นองค์ประกอบสำคัญในการขับเคลื่อนสังคมและการพัฒนาคุณภาพ
ชีวิต โดยเป็นทั ้งโอกาสและความท้าทายที ่ต ้องการความพร้อมในการปรับตัวและการจัดการอย่างมี
ประสิทธิภาพ ทั้งในระดับปัจเจกและระดับองค์กร 

ความหมายของคำว่าวัฒนธรรมไทย 
วัฒนธรรมไทย หมายถึง ระบบความเชื่อ ค่านิยม ประเพณี และวิถีชีวิตที่สืบทอดกันมาในสังคมไทย 

ซึ่งสะท้อนความเป็นเอกลักษณ์และความงดงามของสังคมไทย อักษร โพธิราชา (2567) อธิบายว่า วัฒนธรรม
ไทยประกอบด้วยความเชื ่อทางศาสนา ขนบธรรมเนียมประเพณี ภาษา และศิลปะ ที ่มีรากฐานจาก
พระพุทธศาสนาและการผสมผสานวัฒนธรรมจากกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ 

บัณฑูร พานแก้ว และนันทพร วงษ์เชษฐา (2567) กล่าวว่าวัฒนธรรมไทยเป็นพลังอ่อน (soft 
power) ที่มีบทบาทสำคัญในการขับเคลื่อนเศรษฐกิจและการทูตวัฒนธรรมในเวทีโลก ผ่านการเผยแพร่ศิลปะ 
อาหาร ภาษา และประเพณีที่เป็นเอกลักษณ์ของไทย 

ฉันทนา โพธาราม (2567) เน้นว่าวัฒนธรรมไทยเป็นเครื่องมือสำคัญในการสร้างอัตลักษณ์และความ
สามัคคีในสังคม ผ่านการปลูกฝังคุณค่าและจริยธรรมให้แก่ประชาชนตั้งแต่ระดับครอบครัวจนถึงระดับประเทศ 

พระวิจิตรญาณวโร (2567) เสริมว่าวัฒนธรรมไทยมีบทบาทในการกำหนดพฤติกรรมทางสังคม และ
เป็นกรอบแนวคิดในการดำเนินชีวิตของประชาชน ซึ่งมีผลต่อการธำรงไว้ซึ่งระเบียบวินัยและความสงบสุขใน
สังคม 

สรุปได้ว่า วัฒนธรรมไทย คือแก่นสำคัญที่หล่อหลอมความเป็นตัวตนของคนไทยและสังคมไทย เป็น
ทั้งมรดกและพลังที่ช่วยเชื่อมโยงผู้คนในชาติและกับนานาประเทศ ผ่านวิถีชีวิตและศิลปวัฒนธรรมที่มีความ
หลากหลายและลึกซ้ึง 

ความสำคัญของคำว่าวัฒนธรรมไทย 
วัฒนธรรมไทย มีความสำคัญในฐานะเป็นรากฐานที่ช่วยหล่อหลอมอัตลักษณ์และจิตวิญญาณของคน

ไทย อักษร โพธิราชา (2567) ชี้ว่าวัฒนธรรมไทยเป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วยให้คนไทยมีแบบแผนในการดำรงชีวิตที่
ชัดเจนผ่านขนบธรรมเนียม ประเพณี และความเชื่อที่สืบทอดกันมาอย่างยาวนาน 

ในมุมของพระมหาวัชรากร กิตฺติปญฺโญ (2567) วัฒนธรรมไทยยังเป็นสื่อกลางในการถ่ายทอดภูมิ
ปัญญาและจริยธรรม ที่ช่วยเสริมสร้างความสัมพันธ์ในชุมชนและครอบครัว สะท้อนความเคารพในศักดิ์ศรีของ
ความเป็นมนุษย์และความสงบสุขในสังคม 



   

6 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

วรฤทธิ ์ มะหันต์ (2567) ระบุว ่าว ัฒนธรรมไทยมีบทบาทสำคัญในการเช ื ่อมโยงคนไทยกับ
พระพุทธศาสนา ทำให้เกิดการสร้างสรรค์ศิลปวัฒนธรรม เช่น งานประติมากรรม จิตรกรรม และพิธีกรรมทาง
ศาสนา ที่เป็นมรดกตกทอดทางวัฒนธรรม 

สรุปได้ว่า วัฒนธรรมไทย คือระบบคุณค่าและรูปแบบการดำเนินชีวิตที่มีผลต่อการสร้างเอกลักษณ์
ของคนไทยและการสร้างความสามัคคีในชาติ เป็นรากฐานสำคัญของการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขในสังคมไทย
และการเชื่อมโยงกับวัฒนธรรมนานาชาติในยุคโลกาภิวัตน์ 

ความหมายของคำว่าศตวรรษที่ 21 
ศตวรรษที ่ 21 หมายถึงช่วงเวลาตั ้งแต่ปี ค.ศ. 2001 ถึง ค.ศ. 2100 ซึ ่งเป็นยุคที ่โลกมีการ

เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในทุกมิติ ทั้งด้านเทคโนโลยี เศรษฐกิจ และสังคม วิชุุดา ผาทอง (2567) อธิบายว่า 
ศตวรรษที่ 21 คือยุคของนวัตกรรมและการเปลี่ยนผ่านสู่สังคมดิจิทัลที่เน้นการเรียนรู้เพื่อพัฒนาทักษะใหม่ ๆ 
ให้ทันกับการเปลี่ยนแปลง 

ฐิตารีย์ สำรี และจักรกฤษ กลิ่นเอี่ยม (2567) ให้ความหมายว่า ศตวรรษที่ 21 เป็นยุคที่ความรู้เชิง
วิชาการและทักษะในชีวิตจริงต้องผสานกัน เพื่อให้บุคคลสามารถปรับตัวและแข่งขันในสังคมที่ซับซ้อนและ
เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว 

อาทิตย์ ซาวคำ และรณชิต อภัยวาทิน (2567) เสริมว่า ศตวรรษที่ 21 เป็นช่วงเวลาที่ผู้คนต้องเผชิญ
กับความท้าทายทางเทคโนโลยีและวัฒนธรรมโลกาภิวัตน์ ทำให้การเรียนรู้ตลอดชีวิตและทักษะด้านนวัตกรรม
เป็นสิ่งจำเป็น 

สรุปได้ว่า ศตวรรษที่ 21 คือยุคของความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในหลากหลายด้าน ส่งผลให้
บุคคลต้องพัฒนาทักษะการคิดขั้นสูง การใช้เทคโนโลยี และการเรียนรู้อย่างต่อเนื่องเพื่อความอยู่รอดและ
ความสำเร็จในโลกยุคใหม่ 

ความสำคัญของคำว่าศตวรรษที่ 21 
ศตวรรษที่ 21 มีความสำคัญอย่างยิ่งต่อการกำหนดทิศทางการพัฒนาของสังคมโลกในยุคปัจจุบัน วิชุุ

ดา ผาทอง (2567) กล่าวว่าศตวรรษนี้เป็นยุคแห่งนวัตกรรม เทคโนโลยี และความคิดสร้างสรรค์ ที่ทำให้การ
แก้ปัญหาและการเรียนรู้ต้องเน้นทักษะการคิดวิเคราะห์และการทำงานร่วมกันเพื่อให้สอดคล้องกับความ
เปลี่ยนแปลงของโลก 

ในทัศนะของฐิตารีย์ สำรี และจักรกฤษ กลิ่นเอี่ยม (2567) ศตวรรษที่ 21 มีความสำคัญต่อการ
เปลี่ยนแปลงวิธีคิดในระบบการศึกษา โดยการเรียนรู้ไม่เพียงเน้นเนื้อหาเชิงทฤษฎี แต่ยังมุ่งเน้นการพัฒนา
ทักษะชีวิต เช่น การแก้ปัญหา การคิดเชิงระบบ และการใช้เทคโนโลยีสารสนเทศอย่างมีประสิทธิภาพ 

อาทิตย์ ซาวคำ และรณชิต อภัยวาทิน (2567) กล่าวว่าความสำคัญของศตวรรษที่ 21 คือการสร้าง 
"พลเมืองโลก" ที่ต้องมีทักษะทั้งด้านวิชาชีพและทักษะสังคม เช่น การทำงานร่วมกับผู้อื่นข้ามวัฒนธรรม การ
แก้ไขปัญหาที่ซับซ้อน และการใช้เทคโนโลยีดิจิทัลอย่างสร้างสรรค์ 



   

7 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

สรุปได้ว่า ศตวรรษที่ 21 เป็นยุคที่เน้นการเปลี่ยนแปลงในทุกมิติ โดยเฉพาะในด้านการพัฒนาทักษะ
แห่งอนาคต ทั้งในเชิงปัญญา จิตใจ และเทคโนโลยี เพื่อรองรับความท้าทายและความไม่แน่นอนที่เกิดขึ้นอย่าง
ต่อเน่ืองในโลกยุคดิจิทัล 

 
บทสรุป 

การศึกษาประเด็น “วิถีพุทธกับการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมไทยในศตวรรษที่ 21” ชี้ให้เห็นถึง
ความสัมพันธ์อันลึกซึ้งระหว่างหลักธรรมในพระพุทธศาสนากับโครงสร้างทางวัฒนธรรมของสังคมไทย วิถีพุทธ
ในฐานะเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิต ได้ทำหน้าที่เป็นเสาหลักสำคัญในการหล่อหลอมพฤติกรรม ค่านิยม 
และจิตวิญญาณของคนไทยให้มีความเมตตา อ่อนน้อม และสมานฉันท์ภายในสังคม แม้ว่าสังคมไทยจะต้อง
เผชิญกับพลวัตของการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วจากโลกาภิวัตน์ วัฒนธรรมตะวันตก และกระแสบริโภคนิยม 
แต่หลักวิถีพุทธยังคงมีอิทธิพลในการถ่ายทอดและธำรงรักษาวัฒนธรรมไทยอย่างต่อเน่ือง 

จากการวิเคราะห์พบว่า การเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมไทยในศตวรรษที่ 21 ส่งผลให้บางส่วนของ
วัฒนธรรมดั้งเดิมถูกปรับเปลี่ยนหรือเลือนหายไป แต่ในอีกมุมหนึ่งก็เปิดโอกาสให้วิถีพุทธปรับตัวและพัฒนาไป
ในทิศทางที่สอดคล้องกับสังคมยุคใหม่ เช่น การใช้เทคโนโลยีดิจิทัลเพื่อเผยแพร่พระธรรมคำสอน การสร้าง
กิจกรรมทางพุทธศาสนาที่เข้าถึงกลุ่มเยาวชน และการส่งเสริมคุณธรรมผ่านระบบการศึกษาและชุมชนท้องถิ่น 
อย่างไรก็ตาม การคงไว้ซึ่งแก่นแท้ของวิถีพุทธที่เน้นการปลูกฝังศีลธรรมและจริยธรรมยังเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่ง
ต่อการรักษาเอกลักษณ์และความมั่นคงของวัฒนธรรมไทย 

ดังนั้น บทบาทของวิถีพุทธต่อการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมไทยในศตวรรษที่ 21 จึงมิใช่เพียงการรักษา
แบบแผนเดิม แต่ยังเป็นการปรับตัวและพัฒนารูปแบบการถ่ายทอดคุณค่าทางพุทธศาสนาให้เหมาะสมกับยุค
สมัย สอดคล้องกับวิถีชีวิตของคนรุ่นใหม่ และรองรับความเปลี่ยนแปลงของโลกที่เปลี่ยนไปอย่างรวดเร็ว วิถี
พุทธจึงยังคงเป็นพลังสำคัญในการสร้างความมั่นคงทางจิตใจและจริยธรรมที่ยั ่งยืนให้กับสังคมไทยในยุค
ปัจจุบันและอนาคต 

 
องค์ความรู้ใหม่ในรูปแบบโมเดล 

โมเดลการบูรณาการวิถีพุทธกับการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมไทยในศตวรรษที่ 21 
โมเดลนี้นำเสนอองค์ความรู้ใหม่ที่แสดงถึงการเชื่อมโยงและการปรับตัวของวิถีพุทธเข้ากับพลวัตของ

วัฒนธรรมไทยในศตวรรษที่ 21 ซึ่งประกอบด้วย 3 องค์ประกอบสำคัญดังนี้ 
1. แก่นแท้ของวิถีพุทธ (Core Buddhist Principles) 
ศีลธรรมและจริยธรรม (Sila and Morality) 
สมาธิและสติในชีวิตประจำวัน (Mindfulness and Meditation) 
ปัญญาและการรู้เท่าทันการเปลี่ยนแปลง (Wisdom and Insight) 



   

8 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

บทบาท ทำหน้าที่เป็นฐานรากในการหล่อหลอมความคิดและพฤติกรรมของคนไทยให้มีคุณธรรม 
จริยธรรม และความเมตตาในทุกบริบทของสังคม 

2. พลวัตของวัฒนธรรมไทยในศตวรรษที่ 21 (Cultural Dynamics in the 21st Century) 
ผลกระทบจากโลกาภิวัตน์และสื่อดิจิทัล 
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมและวิถีชีวิต 
การลดทอนคุณค่าทางจิตใจในสังคมบริโภคนิยม 
บทบาท สะท้อนความเปลี่ยนแปลงและแรงกดดันจากสังคมโลกยุคใหม่ ที่ส่งผลให้วัฒนธรรมไทย

และวิถีพุทธต้องปรับตัวเพื่อความคงอยู่ 
3. การบูรณาการเพื่อความยั่งยืน (Integration for Sustainable Thai Culture) 
การประยุกต์วิถีพุทธผ่านสื่อและเทคโนโลยีใหม่ 
การฟื้นฟูบทบาทวัดและชุมชนในสังคมยุคดิจิทัล 
การสร้างนวัตกรรมทางวัฒนธรรม เช่น วัดออนไลน์ ชุมชนพุทธเสมือนจริง 
บทบาท เป็นกลไกสำคัญที่นำหลักวิถีพุทธมาปรับใช้กับวิถีชีวิตคนไทยในยุคปัจจุบัน เพื่อรักษา

เอกลักษณ์ของวัฒนธรรมไทยและพัฒนาสังคมอย่างมีคุณธรรม 
สรุปโมเดล 
โมเดลนี้สะท้อนให้เห็นว่า "วิถีพุทธ" ไม่ใช่แนวคิดแบบหยุดนิ่ง แต่เป็นระบบที่สามารถปรับตัวเขา้กับ

ความเปลี่ยนแปลงของสังคมไทยในศตวรรษที่ 21 ได้อย่างยืดหยุ่น โดยการบูรณาการระหว่าง "แก่นแท้ของวิถี
พุทธ" กับ "พลวัตวัฒนธรรมใหม่" จะช่วยให้เกิด "การพัฒนาเชิงวัฒนธรรมที่ยั่งยืน" ซึ่งยังคงรักษาอัตลักษณ์และ
คุณค่าของความเป็นไทยไว้ได้ 

 
 
  



   

9 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

ภาพที่1โมเดลการบูรณาการวิถีพุทธกับการเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมไทยในศตวรรษที่ 21 



   

10 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

เอกสารอ้างอิง 
 

ฉันทนา โพธาราม. (2567). การสร้างจิตสำนึกวัฒนธรรมทางการเมืองของประชาชนในระบอบประชาธิปไตย
ในสังคมไทย. วารสารสหวิทยาการนวัตกรรมปริทรรศน์, 8(1), 209-218. 

ฐิตารีย์ สำรี, และ จักรกฤษ กลิ่นเอี่ยม. (2567). การบูรณาการกระบวนการ CPA และโปรแกรมแมทติกอน
เพื่อส่งเสริมความสามารถในการแก้ปัญหาทางคณิตศาสตร์เรื่องอัตราส่วน สัดส่วนและร้อยละของ
นักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 1. วารสารมหาวิทยาลัยราชภัฏยะลา, 19(3), 62-70. 

บัณฑูร พานแก้ว , และ นันทพร วงษ์เชษฐา. (2567). Soft power ในความหมายของ Joseph Nye กับ
นโยบายของรัฐและข่าวในเว็บไซต์. วารสารศาสตร์, 18(1), 151-198. 

พระครูนิวิฐศีลขันธ์, และ พระใบฎีกาปิยะ ปิยชโน. (2567). วัด: ศูนย์พัฒนาพุทธิปัญญาประชาชนในชุมชน. 
วารสารวิจัยและวิชาการบวรพัฒน,์ 3(1), 1-16. 

พระครูรัตนสุตาภรณ์, และคณะ. (2568). การพัฒนาภูมินิเวศน์ธรรมชาติผ่านกระบวนการจัดการความรู้
ร่วมกับชุมชนพื้นที่ทุ่งแสลงหลวง จังหวัดพิษณุโลก. วารสารวิจัยวิชาการ, 8(2), 1-15. 

พระมหาจันที ธัมมะวิริโย(สีลาใหล), และคณะ. (2567). ธรรมะคลายโศก. วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม, 
3(2), 17-28. 

พระมหาชัยเดช อธิปญฺโญ (ปัญสุวรรณ), และ พระครูพิศาลสารบัณฑิต. (2568). เชื่อกรรม รู้กรรม แก้กรรม. 
วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม, 3(1), 324-332. 

พระมหาวัชรากร กิตฺติปญฺโญ. (2566). พัฒนาการของการสักยันต์ไทย: จากพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์สู่ศิลปะบนเรือน
ร่าง. วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 2(1), 10-16. 

พระมหาวิชาญ สุวิชฺชาโน, และคณะ. (2564). การจัดการศึกษาของโรงเรียนวิถีพุทธในศตวรรษที่ 21. วารสาร
นิตยสารเสียงธรรมจากมหายาน, 7(2), 27-36. 

พระมหาสมัคร อติภทฺโท, และคณะ. (2568). หลักธรรมทางพุทธศาสนากับการพัฒนาภาวะผู้นำทางการเมือง
ในบริบทไทย. วารสารพุทธนวัตกรรมและการจัดการ, 8(1), 256-266. 

พระมหาสมัย ไกรประโคน, และคณะ. (2567). การส่งเสริมสัมมาอาชีพประชาชนตามหลักสังคหวัตถุธรรมของ
เทศบาลตำบลปลายนา อำเภอศรีประจันต์ จังหวัดสุพรรณบุรี. วารสารนวัตกรรมการจัดการศึกษา
และการวิจัย, 6(6), 1522-1532. 

พระมหาเอกชัย วิสุทฺโธ (โคตรสุนทร). (2564). แนวทางการจัดการเรียนการสอนกลุ่มสาระสังคมศึกษา ศาสนา 
และวัฒนธรรมตามแนววิถีพุทธ. วารสารปัญญาปณิธาน, 6(2), 71-84. 

พระราชพัฒนวัชรบัณฑิต, และ วิทยา ทองดี. (2567). ทักษะการเรียนการสอนสังคมศึกษาในศตวรรษที่ 21. 
วารสารวิชาการสังคมศาสตร์สมัยใหม่, 2(1), 51-61. 

พระวิจิตร ญาณวโร. (2567). ทิศทางการบริหารงานท้องถิ่นไทยในอนาคต. วารสารพุทธนวัตกรรมและการ
จัดการ, 8(1), 122-132. 



   

11 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

พิพิธธนวดี สมคะเณย์, และ ประยูร แสงใส. (2565). การจัดการเรียนรู้วิชาสังคมศึกษาตามแนวปรัชญาของ
เศรษฐกิจพอเพียงในศตวรรษที่ 21. วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์, 7(1), 1234-1242. 

พูลศักดิ์ หอมสมบัติ, และคณะ. (2565). สมรรถนะการจัดการเรียนรู้ของผู้สอนสังคมศึกษาในศตวรรษที่ 21. 
วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์, 7(1), 457-472. 

วรท ฤทธิ์มะหันต์. (2567). สถูปเจดีย์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา. วารสารนวพุทธศาสตร์, 3(2), 46-55. 
วรรณภา ทองแดง, และ ประยงค์ จันทร์แดง. (2567). การวิเคราะห์นวัตกรรมเพื่อให้บริการชุมชนและสังคม: 

กรณีศึกษาโครงการ 1 คณะ 1 ชุมชนนวัตกรรมมหาวิทยาลัยพะเยา ในปีงบประมาณ พ.ศ. 2564 ถึง 
2565. วารสารบัณฑิตแสงโคมคำ, 10(1), 1-18. 

วิชุดา ผาทอง. (2567). ความสัมพันธ์ระหว่างการศึกษาแบบ STEM กับการพัฒนาทักษะการแก้ปัญหา. 
วารสารกว๊านพะเยา, 1(5), 46-53. 

ศิริพงษ์ ฐานมั่น. (2562). การเสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมในศตวรรษที่ 21 เพื่อรองรับองค์การแห่งยุค
เศรษฐกิจดิจิทัล. วารสารวไลยอลงกรณ์ปริทัศน์ (มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์), 9(1), 146-163. 

สุปราณี บุตรสมบัติ. (2567). ผลของโปรแกรมการให้คำแนะนำแบบสั้นในการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมความ
ร่วมมือในการใช้ยาของผู้ป่วยเบาหวานชนิดที่ 2. วารสารอนามัยสิ่งแวดล้อมและสุขภาพชุมชน, 10(1), 
57-67. 

อักษร โพธิราชา. (2565). การศึกษาภาษาในพิธีกรรมทรงเจ้าเข้าผี: มิติทางภาษาศาสตร์และสังคมวิทยา. 
วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 1(1), 23-29. 

อัญชลี เชี่ยวโสธร, และคณะ. (2568). ความสุขในชีวิตของผู้สูงอายุ. วารสารวิจัยวิชาการ, 8(2), 347-361. 
อาทิตย์ ซาวคำ, และคณะ. (2567). แนวทางการจัดการเรียนรู้แนวใหม่กับการส่งเสริมความสุขในการเรียนรู้. 

วารสารครุศาสตร์ราชภัฏเชียงใหม,่ 3(1), 1-16. 


