
   

12 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

พุทธปรัชญากับสังคมไทยยุคดิจิทัล 
Buddhist Philosophy and Thai Society in the Digital Age 

พระครูอรุณธรรมโกศล เตชพโล 
Phrakhru Arunthamkoson Techaplo 

วัดป่านาเยีย อำเภอนาเยีย จังหวัดอุบลราชธานี 

Nayia Forest Monastery, Nayia District, Ubon Ratchathani Province 
*Corresponding Author E-mail: 0837338923kk@gmail.com 

Received: 30 March 2025 ; Revised: 5 June 2025 ; Accepted: 5 June 2025 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างพุทธปรัชญาและสังคมไทยใน
บริบทของยุคดิจิทัล โดยเน้นการวิเคราะห์บทบาทของพุทธปรัชญาในการปรับตัวและการธำรงไว้ซึ่งคุณคา่ทาง
จริยธรรมของสังคมไทยท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงทางเทคโนโลยีที่รวดเร็ว ผลการศึกษาพบว่า พุทธปรัชญามี
ความสำคัญในฐานะเป็นแนวทางในการสร้างสติ การรู้เท่าทัน และการเข้าใจธรรมชาติของการเปลี่ยนแปลง ซึ่ง
ช่วยลดผลกระทบเชิงลบที่เกิดจากโลกดิจิทัล เช่น ปัญหาการขาดจริยธรรมในสื่อออนไลน์ การบริโภคข้อมูลที่
ผิดพลาด และความเสื่อมถอยของคุณค่าทางสังคม นอกจากนี้ บทความยังเสนอแนวทางการบูรณาการหลัก
พุทธปรัชญา ได้แก่ ไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) และอริยสัจ 4 เข้ากับสังคมดิจิทัล เพื่อเสริมสร้างภูมิคุ้มกัน
ทางจิตใจและจริยธรรมในสังคมไทย อันนำไปสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตและความสัมพันธ์ในสังคมให้ดียิ่งขึ้น 
บทความนี้จึงนำเสนอโมเดล B-WISE เป็นเครื่องมือในการประยุกต์ใช้พุทธปรัชญาอย่างเป็นรูปธรรม ซึ่ง
ครอบคลุมประเด็นการบูรณาการหลักธรรม การเสริมสร้างสุขภาวะ การสื่อสารจริยธรรมผ่านสื่อดิจิทัล การ
ปลูกฝังสติในสังคม และการสร้างพลเมืองดิจิทัลที่มีคุณธรรม สรุปได้ว่าพุทธปรัชญายังคงมีความสำคัญอย่างยิ่ง
ต่อสังคมไทย แม้ในบริบทที่โลกเปลี่ยนแปลงไปสู่ยุคดิจิทัลอย่างรวดเร็ว การนำหลักคำสอนทางพระพทุธศาสนา
มาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันและสื่อออนไลน์ สามารถช่วยรักษาคุณค่าทางวัฒนธรรมและจริยธรรมของ
สังคมไทยให้ดำรงอยู่ได้อย่างมั่นคงและยั่งยืนในอนาคต 

คำสำคัญ: พุทธปรัชญา, สังคมไทย, ยุคดิจิทัล 
 

  



   

13 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

Abstract 
This academic article aims to explore the relationship between Buddhist philosophy 

and Thai society within the context of the digital era. The focus is on analyzing the role of 
Buddhist philosophy in adapting to and preserving moral values amid the rapid advancement 
of digital technology. The findings reveal that Buddhist philosophy plays a crucial role as a 
framework for fostering mindfulness, awareness, and an understanding of the impermanent 
nature of change. This helps mitigate the negative impacts of the digital world, such as ethical 
decline in online media, misinformation consumption, and the deterioration of social values. 
Additionally, this study proposes the integration of Buddhist philosophical principles, including 
the Threefold Training (Sila, Samadhi, Pañña) and the Four Noble Truths, into the digital society 
to strengthen the moral and psychological resilience of Thai people. This contributes to 
improving the quality of life and enhancing social relationships. The article introduces the B-
WISE Model as a practical framework for applying Buddhist philosophy in contemporary 
society. This model encompasses the integration of Buddhist teachings, the promotion of well-
being, ethical communication through digital platforms, the cultivation of social mindfulness, 
and the development of ethical digital citizenship. In conclusion, Buddhist philosophy remains 
highly relevant and essential to Thai society, even as the world transitions into the digital age. 
Applying Buddhist teachings in daily life and online spaces can effectively preserve cultural 
values and ethical principles, ensuring that Thai society remains stable and sustainable amid 
ongoing global changes. 

Keywords: Buddhist Philosophy, Thai Society, Digital Age 
 

บทนำ 
ประเทศไทยเป็นประเทศที่พุทธศาสนาและพุทธปรัชญามีบทบาทสำคัญในการกำหนดโครงสร้างทาง

สังคมและวัฒนธรรมมาอย่างยาวนาน โดยเฉพาะการปลูกฝังคุณค่าทางศีลธรรมและจริยธรรมให้กับประชาชน 
(สว่าง บุญวงค์ฟ้าเลื่อน และสมบูรณ์ บุญโท, 2566) พุทธปรัชญาในฐานะหลักแห่งการดำรงชีวิต ไม่เพียงส่งผล
ต่อการดำเนินชีวิตของปัจเจกบุคคล แต่ยังเป็นแกนกลางที่ช่วยสร้างเสถียรภาพและความกลมเกลียวใน
สังคมไทย (พระปัญญาธโร, 2565) อย่างไรก็ตาม เมื่อก้าวเข้าสู่ยุคดิจิทัลซึ่งเทคโนโลยีสารสนเทศและการ
สื่อสารเข้ามามีอิทธิพลต่อทุกมิติของชีวิตมนุษย์ สังคมไทยจึงเผชิญกับความท้าทายในการคงไว้ซึ่งคุณค่าพุทธ
ปรัชญาท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็วของเทคโนโลยี (ปิยะธรรมโม และบุญโด, 2563) 

ปัจจุบันสังคมไทยต้องเผชิญกับปัญหาการลดบทบาทของพุทธศาสนาในวิถีชีวิตประจำวันของ
ประชาชน โดยเฉพาะกลุ่มเยาวชนที่มีการเข้าถึงและใช้งานเทคโนโลยีดิจิทัลอย่างกว้างขวาง ส่งผลให้การยึดถือ



   

14 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

และปฏิบัติตามหลักพุทธธรรมลดลง (มาลัยขวัญ, 2567) ขณะเดียวกันการสื่อสารในโลกออนไลน์กลับเต็มไป
ด้วยเนื้อหาที่สร้างความขัดแย้งและส่งเสริมพฤติกรรมที่ห่างไกลจากคุณค่าพุทธศาสนา เช่น ปัญหาการกลั่น
แกล้งในโลกออนไลน์ การบิดเบือนข้อมูล และการขาดจิตสำนึกทางศีลธรรมในสื่อดิจิทัล (ชิสา กันยา วิริยะ , 
2567) ปัญหาเหล่านี้ไม่เพียงเป็นภัยต่อความมั่นคงทางสังคม แต่ยังส่งผลต่อความเสื่อมถอยของจิตใจและ
ความสัมพันธ์ของผู้คนในสังคมไทย 

ดังนั้น การศึกษาพุทธปรัชญากับสังคมไทยในยุคดิจิทัลจึงมีความสำคัญอย่างยิ่ง เพื่อเป็นแนวทางใน
การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมให้สอดคล้องกับบริบทสังคมยุคใหม่ โดยไม่สูญเสียสาระสำคัญของคำสอนทาง
พุทธศาสนา การบูรณาการหลักไตรสิกขา และหลักอริยสัจ 4 เข้ากับเทคโนโลยีดิจิทัล จึงเป็นกลไกสำคัญใน
การสร้างสมดุลระหว่างการพัฒนานวัตกรรมทางเทคโนโลยีกับการธำรงไว้ซึ่งคุณค่าทางจริยธรรมของสังคมไทย
ในอนาคต 

ความหมายของพุทธปรัชญา 
พุทธปรัชญา หมายถึง การศึกษาหลักคำสอนของพระพุทธเจ้าที่มุ่งค้นหาความจริงของชีวิตและโลก 

ด้วยวิธีการวิเคราะห์และใช้เหตุผลตามแบบแผนของปรัชญา (กมล บุตรชารี และวิเศษ เสาะพบดี , 2567) โดย
พุทธปรัชญามีรากฐานมาจากพระไตรปิฎก และแสดงออกผ่านแนวคิดสำคัญ เช่น อริยสัจ 4 ไตรลักษณ์ และ
หลักปฏิบัติเพื่อการดับทุกข์อย่างยั่งยืน 

พระมานพ โชติโก หงษ์พันธ์ (2567) เสนอว่า พุทธปรัชญาเป็นศาสตร์ที่เน้นการปลูกฝัง "ปัญญา" 
เพื่อให้มนุษย์เข้าใจความเป็นจริงของโลกและชีวิต และชี้ให้เห็นถึงความไม่เที่ยง (อนิจจัง) ความเป็นทุกข์ (ทุก
ขัง) และความไม่มีตัวตน (อนัตตา) อันเป็นพื้นฐานสำคัญในการดำรงชีวิตอย่างมีสติและการหลุดพ้นจากความ
ทุกข์ 

ชิสา กันยา วิริยะ (2567) กล่าวว่า พุทธปรัชญาไม่เพียงเป็นศาสตร์เชิงทฤษฎี แต่ยังเป็นแนวทางใน
การปฏิบัติเพื่อเข้าถึงเป้าหมายสูงสุดของชีวิต คือ นิพพาน ผ่านการฝึกฝนจิตใจให้พ้นจากความโลภ โกรธ หลง 
และการยึดมั่นในตัวตน ทั้งนี้ยังเชื่อมโยงกับศีล สมาธิ และปัญญา ในฐานะเครื่องมือแห่งการบรรลุคว ามสงบ
ภายใน 

ณฌาริชา จุฑานพรัตน์ (2567) มองว่า พุทธปรัชญาคือแนวคิดที่ผสมผสานระหว่างความจริงแท้ใน
ธรรมชาติกับหลักการพัฒนาตนเองของมนุษย์ ซึ ่งเป็นการวางรากฐานของวัฒนธรรมและจริยธรรมของ
สังคมไทยมาช้านาน โดยให้ความสำคัญต่อการพัฒนา "ปัญญา" เพื่อความเข้าใจชีวิตและการอยู่ร่วมกับสังคม
อย่างสันติสุข 

สรุปได้ว่า พุทธปรัชญาจึงเป็นการวิเคราะห์สัจธรรมของชีวิต โดยผสมผสานระหว่างแนวคิดเชิงปรัชญา
กับการปฏิบัติเพื่อการดับทุกข์และบรรลุความสงบภายใน ซึ่งยังคงเป็นรากฐานสำคัญของสังคมไทยในทุกยุค
สมัย 

 
 



   

15 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

ความสำคัญของพุทธปรัชญา 
พุทธปรัชญามีความสำคัญอย่างยิ่งในฐานะเป็นหลักคำสอนที่ช่วยเสริมสร้างคุณค่าทางศีลธรรมและ

จริยธรรมในสังคมไทย (ชิสา กันยา วิริยะ, 2567) โดยเน้นให้มนุษย์เข้าใจความจริงของชีวิตและสรรพสิ่งตาม
หลักไตรลักษณ์ ซึ่งนำไปสู่การพัฒนาจิตใจและการดำเนินชีวิตอย่างมีสติในสังคมที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วใน
ยุคดิจิทัล 

พระใบฎีกาผาด ผาสุโก (2568) กล่าวว่า พุทธปรัชญาเป็นเครื่องมือสำคัญในการพัฒนาปัญญาเพื่อการ
ปล่อยวางจากความยึดมั่นในตัวตนและวัตถุสิ่งของ โดยเน้นความสำคัญของ "การปฏิบัติธรรม" มากกว่าการ
เรียนรู้เพียงเชิงทฤษฎี ซึ่งถือเป็นแนวทางในการสร้างจิตสำนึกเชิงจริยธรรมให้กับบุคคลและสังคมโดยรวม 

พรหมเรศ แก้วโมลา (2567) ชี้ให้เห็นว่า พุทธปรัชญาเป็นหัวใจสำคัญของการบริหารจัดการในระดับ
บุคคลและองค์กร โดยช่วยส่งเสริมภาวะผู้นำที่มีคุณธรรม ความรับผิดชอบ และการตัดสินใจอย่างรอบคอบตาม
หลักเหตุผล ซึ่งช่วยลดปัญหาการบริหารจัดการที่ขาดจริยธรรมในสังคมปัจจุบัน 

ธันยพงศ์ สารรัตน์ และสิริชัย ศรีชัย (2568) เสนอว่า พุทธปรัชญาไม่เพียงเป็นองค์ความรู้ที่ช่วยขัด
เกลาจิตใจ แต่ยังมีบทบาทในการสร้างเสริม "ทุนทางวัฒนธรรม" และ "อัตลักษณ์" ของสังคมไทย ผ่านพิธีกรรม 
ขนบธรรมเนียม และวัฒนธรรมการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข 

สรุปได้ว ่า พุทธปรัชญาจึงมีความสำคัญในฐานะเป็นรากฐานของการสร้างสังคมที ่มีคุณธรรม 
เสริมสร้างความเข้าใจชีวิตตามสัจธรรม และช่วยพัฒนาจิตใจของปัจเจกบุคคลให้สามารถดำรงชีวิตอย่างสมดุล
ในสังคมยุคใหม่ 

ความหมายของสังคมไทย 
สังคมไทย หมายถึง โครงสร้างของกลุ่มคนที่อาศัยอยู่ร่วมกันในประเทศไทย ซึ่งมีความหลากหลายทาง

วัฒนธรรมและมีรากฐานที่หยั่งลึกจากประเพณี ความเชื่อ และค่านิยมที่สืบทอดกันมาเป็นเวลานาน  โดย
สังคมไทยมีลักษณะสำคัญคือการให้ความสำคัญกับครอบครัว ชุมชน และสถาบันทางศาสนา อันเป็นกลไกใน
การขัดเกลาทางสังคมและสร้างความสมานฉันท์ (พงษ์ศักดิ์ ศรีสุริยัน, 2567) 

พระมหาวัชรากร กิตฺติปญฺโญ (2568) กล่าวว่า สังคมไทยเป็นระบบที่มี "พหุวัฒนธรรม" ซึ่งกลุ่มคน
หลากหลายเชื้อชาติและศาสนาสามารถดำรงชีวิตอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข และมีการผสมผสานระหว่างค่านยิม
ดั ้งเดิมกับแนวคิดสมัยใหม่อย่างต่อเนื ่อง ส่งผลให้สังคมไทยมีความยืดหยุ ่นและพร้อมปรับตัวต่อการ
เปลี่ยนแปลงในยุคโลกาภิวัตน์ 

เจริญทอง นพคุณ และภัทร์ ศิริวงศ์ (2567) ให้คำอธิบายว่าสังคมไทยเป็นระบบที่มีการจัดระเบียบ
โครงสร้างทางเศรษฐกิจ การเมือง และวัฒนธรรม ที่เน้นความสัมพันธ์แบบเครือญาติและชุมชนในระดับราก
หญ้า ซึ่งมีบทบาทในการกำหนดบทบาทและหน้าที่ของสมาชิกในสังคมอย่างชัดเจน 

สรุปได้ว่า สังคมไทยเป็นระบบที่มีความหลากหลายและผสมผสานระหว่างวัฒนธรรมดั้งเดิมกับการ
เปลี่ยนแปลงของโลกสมัยใหม่ โดยให้ความสำคัญกับชุมชน ความสามัคคี และศีลธรรมอันดีงามที่เป็นรากฐาน
ในการดำรงชีวิตร่วมกันอย่างสันติสุข 



   

16 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

ความสำคัญของสังคมไทย 
สังคมไทยมีความสำคัญอย่างยิ่งในฐานะเป็นรากฐานของวิถีชีวิต วัฒนธรรม และการดำรงอยู่ร่วมกัน

อย่างมีเอกภาพของผู้คนในประเทศ โดยอาศัยความสัมพันธ์ทางสังคม เช่น เครือญาติ ชุมชน และศาสนา เป็น
กลไกหลักในการหล่อหลอมอัตลักษณ์ของชาติ (สุรฉัตร ชมบ้านแพ้ว, 2567) ลักษณะดังกล่าวช่วยให้สังคมไทย
สามารถรักษาสมดุลระหว่างความเป็นสมัยใหม่กับขนบธรรมเนียมดั้งเดิม ซึ่งยังคงส่งอิทธิพลต่อรูปแบบการ
ดำเนินชีวิตของประชาชนอย่างต่อเน่ือง 

ในด้านโครงสร้างสังคม พระจอม มหาปัญโญ (2567) ระบุว่าสังคมไทยเป็นระบบที่มี สัญญาประชาคม 
อันเกิดจากการตกลงร่วมกันของสมาชิกในสังคมเพื่อธำรงไว้ซึ่งความสงบสุข ความสามัคคี และการเคารพ
กฎเกณฑ์ที่กำหนดร่วมกัน การมีสัญญาประชาคมเช่นนี้ทำให้สังคมไทยสามารถดำรงความกลมเกลียวได้แม้อยู่
ท่ามกลางความเปลี่ยนแปลง 

ในขณะเดียวกัน อัษฎากร ฉัตรานันท์ (2567) ได้ชี้ให้เห็นว่าสังคมไทยยังคงมีบทบาทสำคัญในการ
อนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติ ศิลปวัฒนธรรม และภูมิปัญญาท้องถิ่น ซึ่งถือเป็นทุนทางวัฒนธรรมที่มีคุณค่าและ
เป็นรากฐานต่อการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืน อีกทั้งยังเอื้อต่อการสร้างอาชีพและการขับเคลื่อนระบบเศรษฐกิจ
ชุมชน 

นอกจากนี้ จิณณวัฒน์ รัตนโยธาสกุล (2567) ยังกล่าวเสริมว่าสังคมไทยมีคุณูปการต่อการจัดการ
ทรัพยากรในระดับท้องถิ ่น โดยเฉพาะอย่างยิ ่งการสร้างจิตสำนึกของคนในชุมชนเกี ่ยวกับการอนุรักษ์
สิ่งแวดล้อม ตลอดจนการมีส่วนร่วมในการพัฒนาท้องถิ่นอย่างยั่งยืน ซึ่งสะท้อนถึงพลังทางสังคมที่มีบทบาท
สำคัญต่อการพัฒนาประเทศในภาพรวมสรุปได้ว่า สังคมไทยมีบทบาทสำคัญในฐานะเป็นโครงสร้างพื้นฐานที่
ช่วยรักษาเสถียรภาพ ความสงบ และความเป็นปึกแผ่นของชาติ โดยผสานระหว่างค่านิยมดั้งเดิมกับการปรับตวั
ตามบริบทของโลกสมัยใหม่ เพื่อสร้างความสมดุลและความยั่งยืนของสังคมโดยรวม 

ความหมายของยุคดิจิทัล 
ยุคดิจิทัล หมายถึงช่วงเวลาที่เทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสารเข้ามามีบทบาทสำคัญในทุกมิติของ

ชีวิตมนุษย์ ไม่ว่าจะเป็นด้านเศรษฐกิจ สังคม การศึกษา และการดำเนินชีวิตประจำวัน (วีรภัทร รุ่งโรจน์นภาดล 
และ ชัยวัฒน์ ประสงค์สร้าง , 2567) โดยลักษณะสำคัญของยุคนี ้ค ือการเชื ่อมต่อข้อมูลผ่านเครือข่าย
อินเทอร์เน็ต ความรวดเร็วในการเข้าถึงข้อมูล และการพัฒนาเทคโนโลยีอย่างต่อเน่ือง 

อนุศาสน์ ตาเสน และปณิตา วรรณพิรุณ (2567) ระบุว่ายุคดิจิทัลเป็นบริบทของสังคมที่ส่งผลให้เกิด
การเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้าง ทั้งในด้านการเรียนรู้ การทำงาน และการบริโภคข้อมูลผ่านแพลตฟอร์มดิจทิัล 
เช่น สื่อสังคมออนไลน์และระบบคลาวด์ 

ทศพร สันทัดแก้ว (2567) ให้ความหมายว่ายุคดิจิทัลคือ "การปฏิวัติวิถีชีวิต" ที ่ขับเคลื ่อนโดย
เทคโนโลยีสมัยใหม่ ทำให้การสื่อสารมีประสิทธิภาพสูงขึ้น และเกิดกระบวนการเรียนรู้เชิงปฏิสัมพันธ์ที่มี
ความหมายมากกว่าเดิม 



   

17 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

สมศักดิ์ เพ็ดสะไหม (2568) เสนอว่ายุคดิจิทัลเป็นช่วงเวลาที่โลกเข้าสู่การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรม
และวิถีชีวิตผ่านเครื่องมือดิจิทัล ซึ่งช่วยเปิดโลกทัศน์ใหม่ ๆ แต่อาจก่อให้เกิดผลกระทบต่อคุณค่าทางวัฒนธรรม
ดั้งเดิมและอัตลักษณ์ของสังคมในบางมิติ 

สรุปได้ว่า ยุคดิจิทัลหมายถึง ช่วงเวลาปฏิวัติวิถีชีวิตทางสังคมเปลี่ยนไปอย่างสิ้นเชิง ด้วยเทคโนโลยี
สารสนเทศและการสื่อสารเข้ามามีบทบาทสำคัญในทุกมิติของชีวิตมนุษย์ ไม่ว่าจะเป็นด้านเศรษฐกิจ สังคม 
การศึกษา และการดำเนินชีวิตประจำวัน โดยเน้นการเข้าถึงข้อมูลและการเชื่อมต่ออย่างไร้พรมแดน  

ความสำคัญของยุคดิจิทัล 
ยุคดิจิทัลมีบทบาทสำคัญในฐานะเป็นตัวเร่งให้เกิดการเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้างทางสังคม เศรษฐกิจ 

การศึกษา และการสื่อสารอย่างกว้างขวางและรวดเร็ว ส่งผลให้ผู้คนต้องปรับตัวต่อพลวัตของโลกที่แปรเปลี่ยน
อยู่ตลอดเวลา (ศักดินันท์ ศรีหาบงค์, 2567) โดยเฉพาะอย่างยิ่งในภาคการศึกษาและภาคธุรกิจที่ต้องอาศัย
เทคโนโลยีเป็นกลไกหลักในการเพิ่มขีดความสามารถในการแข่งขัน ตลอดจนพัฒนาศักยภาพของบุคลากรใน
องค์กรให้ก้าวทันต่อกระแสความเปลี่ยนแปลงของโลกยุคใหม่ 

ในด้านวัฒนธรรม พระณัฐพน ศุทธภา พิสุทธิคุณ (2567) อธิบายว่ายุคดิจิทัลได้กลายเป็นช่วงเวลาแห่ง
การเปลี่ยนผ่านที่ทำให้วัฒนธรรมดั้งเดิมของสังคมไทย เช่น ภาษาและพิธีกรรมทางศาสนา จำเป็นต้องปรับตัว
เข้าสู่แพลตฟอร์มออนไลน์ เพื่อให้สามารถสืบสานและเผยแพร่ต่อไปได้อย่างมีประสิทธิภาพ และสามารถเข้าถึง
คนรุ่นใหม่ในวงกว้าง ขณะเดียวกัน วีรนุช พรมจักร์ (2567) เน้นย้ำว่ายุคดิจิทัลยังเปิดพื้นที่ให้เยาวชนไทย
เข้าถึงข้อมูลข่าวสารได้สะดวกขึ้น อีกทั้งยังมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางสังคมและการเมืองได้อย่างเสรีมากยิ่งข้ึน 
ซึ่งส่งผลโดยตรงต่อพฤติกรรมการแสดงความคิดเห็นและการมีส่วนร่วมทางสังคมในรูปแบบใหม่ ๆ 

สำหรับมิติทางศาสนา พระครูชินวีรบัณฑิต (เอก ชินวํโส) (2567) ชี้ให้เห็นว่ายุคดิจิทัลเป็นปัจจัยสำคัญ
ที่ผลักดันให้พระสงฆ์ปรับเปลี่ยนวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยอาศัยเทคโนโลยีและสื่อออนไลน์เป็น
เครื่องมือสำคัญในการสื่อสาร การให้คำปรึกษา ตลอดจนการเข้าถึงญาติโยมอย่างใกล้ชิดและทันสมัยสรุปได้ว่า 
ยุคดิจิทัลมีความสำคัญต่อการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างของสังคมและวัฒนธรรมในหลากหลายมิติ โดยเป็น
เครื่องมือที่ช่วยพัฒนาทักษะใหม่ ๆ ของประชาชน เสริมสร้างการเรียนรู้ และขับเคลื่อนการสื่อสารที่รวดเร็ว
และมีประสิทธิภาพในสังคมยุคใหม่ 

 
บทสรุป 

พุทธปรัชญามีความสำคัญในฐานะเป็นรากฐานของจริยธรรมและวิถีชีวิตของสังคมไทย แม้ว่า
สังคมไทยจะเข้าสู่ยุคดิจิทัลอย่างเต็มรูปแบบ โดยมีเทคโนโลยีสารสนเทศเป็นกลไกสำคัญที่เข้ามาเปลี่ยนแปลง
วิธีคิด พฤติกรรม และความสัมพันธ์ของคนในสังคม แต่พุทธปรัชญายังคงเป็นแนวทางในการสร้ างความเข้าใจ
ชีวิตอย่างลึกซึ้ง โดยเน้นการปลูกฝังคุณค่าของความมีสติ การรู้เท่าทันตนเอง และการดำรงชีวิตอย่างสมดุล
ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็วและซับซ้อนของโลกยุคใหม่ 



   

18 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

อย่างไรก็ตาม สังคมไทยยุคดิจิทัลเผชิญกับปัญหาและความท้าทายมากมาย เช่น ปัญหาการลด
บทบาทของสถาบันศาสนา การขาดจิตสำนึกเชิงจริยธรรมในสื่อออนไลน์ การกลั่นแกล้งและบูลลี่ในโลกดิจิทัล 
รวมถึงปัญหาความรุนแรงทางวัฒนธรรมดิจิทัล ซึ่งล้วนแต่ส่งผลกระทบต่อคุณภาพชีวิตและจิตใ จของผู้คนใน
สังคมไทย ดังนั้นการนำหลักพุทธปรัชญา โดยเฉพาะแนวคิดเรื่องไตรสิกขาและอริยสัจ 4 มาประยุกต์ใช้ใน
บริบทดิจิทัล จึงเป็นแนวทางสำคัญในการช่วยสร้างเสริมภูมิคุ้มกันทางจิตใจและจริยธรรมให้แก่คนในสังคมยุค
ใหม่ 

ในอนาคต การบูรณาการพุทธปรัชญาเข้ากับเทคโนโลยีดิจิทัลควรได้รับการส่งเสริมในทุกภาคส่วน ทั้ง
ในระบบการศึกษา ชุมชน และสื่อสังคมออนไลน์ เพื่อสร้างพื้นที่แห่งการเรียนรู้และพัฒนาจิตใจให้สอดคล้อง
กับการเปลี่ยนแปลงของโลกยุคดิจิทัล การนำหลักธรรมของพระพุทธเจ้ามาประยุกต์ ใช้ควบคู่กับการพัฒนา
เทคโนโลยีอย่างมีคุณธรรมและจริยธรรม จึงเป็นแนวทางในการสร้างสมดุลที่มั่นคงและยั่งยืนให้แก่สังคมไทย
ต่อไปในอนาคต 

โมเดลองค์ความรู้ใหม่ 
จากการศึกษาประเด็น พุทธปรัชญากับสังคมไทยยุคดิจิทัล สามารถสังเคราะห์เป็นโมเดลองค์ความรู้

ใหม่เพื่อการบูรณาการพุทธปรัชญาเข้าสู่บริบทสังคมดิจิทัล ดังนี้ 
โมเดล B-WISE MODEL 
B-WISE เป็นโมเดลที่ประกอบด้วย 5 องค์ประกอบสำคัญ เพื่อประยุกตใ์ช้พุทธปรัชญาในการพัฒนา

สังคมไทยในยุคดิจิทัล ไดแ้ก่ 
1.B =Buddhist Principle Integration การบูรณาการหลักพุทธปรัชญา เช่น ไตรสกิขา (ศีล สมาธิ 

ปัญญา) และอริยสัจ 4 เพื่อสรา้งกรอบแนวคิดในการดำเนินชีวิตในสังคมดิจิทัลอย่างมคีุณธรรมและมีจิตสำนึก
ทางสังคม 

2.W = Well-being Awareness การเสริมสรา้งความตระหนักรู้ในเรื่องของ สุขภาวะองค์รวม ทั้งสุข
ภาวะกาย ใจ สังคม และจิตวิญญาณ ทา่มกลางความเปลี่ยนแปลงของเทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลที่เข้ามา
เปลี่ยนแปลงวิถีชีวิต 

3.I = Interactive Ethics Communication การใช้เครื่องมือดิจิทัลในการสื่อสารและส่งเสริม
จริยธรรม เช่น การเผยแผ่หลักธรรมในรูปแบบสื่อดิจิทัล การผลิตคอนเทนต์สร้างสรรคท์ี่ส่งเสริมคณุธรรม และ
การจดักิจกรรมออนไลน์ที่สร้างสำนึกในพุทธจริยธรรม 

4.S = Social Mindfulness การปลูกฝังแนวคิด สติในสังคม เพื่อให้คนไทยสามารถใช้งานสื่อดิจทิลั
อย่างมีสติ รู้เท่าทันสื่อ ไม่ตกเป็นเหยื่อของข่าวปลอม หรือความรุนแรงในโลกออนไลน์ 

5.E = Ethical Digital Citizenship การพัฒนา พลเมืองดิจิทัลที่มีคุณธรรม โดยสร้างทักษะการใช้
เทคโนโลยีอย่างมีจริยธรรม (Digital Ethics) ส่งเสริมความรับผิดชอบและการอยูร่่วมในสังคมดิจิทลัอย่างสันติ 

 
 



   

19 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

สาระสำคัญของโมเดล B-WISE 
โมเดลนี้เสนอแนวทางใหม่ในการประยุกต์ใช้หลักพุทธปรัชญาให้เข้ากับสังคมไทยยุคดิจิทัล ผ่านการ

ผสมผสานระหว่างหลักธรรมกับการใช้เทคโนโลยีอย่างมีคุณธรรม โดยเน้นการสร้างความสมดุลระหว่างการ
พัฒนานวัตกรรมกับการดำรงไว้ซึ่งคุณค่าทางจริยธรรมของสังคมไทย 



   

20 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

ภาพที่ 1 โมเดล B-WISE MODEL 



   

21 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

เอกสารอ้างอิง 
กมล บุตรชารี. (2567). การศึกษาเชิงวิเคราะห์ชาดกตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาทที่ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถา

ธรรมบท. วารสารชัยภูมิปริทรรศน,์ 7(3), 11-20. 
กิตติพงศ์ สุวรรณวงศ์ และคณะ. (2566). ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงเพื่อการเสริมสร้างความสุขแท้ตามแนว

มนุษยนิยมในสังคมปัจจุบัน. วารสารวิจัยธรรมศึกษา, 6(1), 315-326. 
จามะรี เชียงทอง. (2567). สังคมวิทยา มานุษยวิทยา เชียงใหม่: ภารกิจแรกแห่งการขับเคลื่อน. สังคมศาสตร์

วารสารวิชาการ, 36(2), 12-31. 
จิณณวัฒน์ รัตนโยธาสกุล และ จักรวาล สุขไมตรี. (2568). การจัดการทรัพยากรน้ําของท้องถิ่นไทย. วารสาร

ส่งเสริมและพัฒนาวิชาการสมัยใหม่, 3(2), 17-31. 
ชนัญญ์ เมฆหมอก. (2023). “ทาสไท(ย): อํานาจ ความกรุณา และปิยมหาราชในภาพจํา”: วาทกรรมวิเคราะห์

ว่าด้วยเรื่องทาสในสังคมไทย. Journal of Arts and Thai Studies, 46(3), 1-4. 
ณฌาริชา จุฑานพรัตน์ และฉัตรวรัญช์ องคสิงห. (2024). พระคเณศ: นวัตกรรมสังคมบนความศรัทธา. 

Journal of Philosophical Vision, 29(2), 162-173. 
ธนารักษ์ สารเถ่ือนแก้ว และขัณธ์ชัย อธิเกียรติ. (2567). กระบวนทัศน์ใหม่ของการสื่อสารแบบมีปฏิสัมพันธ์ใน

ยุคดิจิทัล. วารสารนวัตกรรมการบริหารการจัดการและการสื่อสาร, 1(1), 1-6. 
ธันยพงศ์ สารรัตน์ และคณะ. (2021). การวิเคราะห์อิทธิพลของพระพุทธราชภัฏมุนีศรีสะเกษกับการพัฒนา

จิตใจและปัญญาในมหาวิทยาลัยราชภัฏศรีสะเกษ. Journal of Faculty of Education, Sisaket 
Rajabhat University, 4(2), 28-50. 

พระครูชินวีรบัณฑิต (เอก ชินวํโส). (2567). มาตรการการใช้เทคโนโลยีและโซเชียลมีเดียโดยพระสงฆ์: 
กฎหมายว่าด้วยการจัดการพระสงฆ์ที่ละเมิดธรรมวนิัยในโลกยุคดิจทิัล. วารสารสหวิทยาการนวัตกรรม
ปริทรรศน์, 8(1), 289-300. 

พระครูเจติยธรรมวิเทศ (สงวน หาญณรงค์). (2568). จากวัดสู่วงการดิจิทัล: พัฒนาการของภาษาบาลีในสื่อ
สังคมออนไลน์ไทย. วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 4(1), 1-7. 

พระครูวินัยธรวุฒิไกร อภิรกฺโข. (2567). การปรับตัวและการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์ในสังคมยุค
ดิจิทัล. วารสารวิชาการพระพุทธศาสนาเขตลุ่มแม่น้ำโขง, 7(1), 33-45. 

พระจอม มหาปัญโญ. (2567). วิเคราะห์แนวคิดปรัชญาการเมืองของ ฌอง ฌาค รุสโซ. วารสารสหวิทยาการ
นวัตกรรมปริทรรศน์, 8(1), 354-363. 

พระปัญกร ปญฺญาธโร (จันทร์ ประแดง). (2565). พุทธจริยธรรมครอบครัวในทิศ 6 กับสังคมไทยยุคดิจิทัล. 
วารสารวนัมฏองแหรกพุทธ, 9(2), 103-115. 

พระปลัดเมธี ปิยธมฺโม (หินใหม่) และคณะ. (2563). การประยุกต์ใช้ปรัชญาหลังนวยุคและพุทธปรัชญาเพื่อการ
เผยแผ่หลักพุทธธรรมในสังคมยุคดิจิทัล. วารสารสังคมศาสตร์และมานุษยวิทยาเชิงพุทธ, 5(8), 451-
469. 



   

22 
 

วารสารพุทธรตัโนบล 
Journal of Buddha Rattanobol 

ปีที ่1 ฉบบัที ่4 (กรกฎาคม - สงิหาคม) 2568           
Vol.1 No.4 (July - August) 2025 

พระใบฎีกาผาด ผาสุโก (ดาวเรือง) และพระครูพิศาลสารบัณฑิต. (ไม่มีปี). วิถีแห่งความรู้แจ้ง 1 -2 ฉบับ
สมบูรณ์. วารสารสหศาสตร์การพัฒนาสังคม, 3(1), 333-344. 

พระมหาวัชรากร กิตฺติปญฺโญ. (2568). พัฒนาการของการสักยันต์ไทย: จากพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์สู่ศิลปะบนเรือน
ร่าง. วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 2(1), 10-16. 

พระมานพ โชติโก (หงษ์พันธ์) และสมคิด เศษวงศ์. (2567). บทวิจารณ์หนังสือ BOOK REVIEW เพื่อความ
เข้าใจปัญหาเรื่องอัตตา-อนัตตา. วารสารมหาจุฬาคชสาร, 15(1), 40-46. 

พรหมเรศ แก้วโมลา และคณะ. (2567). การบริหารการศึกษาตามหลักพุทธบูรณาการ. วารสารมณีเชษฐาราม 
วัดจอมมณี, 7(6), 1284-1298. 

วีรนุช พรมจักร์. (2567). เยาวชนยุคใหม่กับอนาคตการเมืองไทย: การมีส่วนร่วมทางการเมืองในระบอบ
ประชาธิปไตยยุคดิจิทัล. วารสารวิชาการสังคมศาสตร์สมัยใหม่, 2(1), 11-23. 

วีรภัทร รุ ่งโรจน์นภาดล และคณะ. (2567). องค์กรแห่งความสุขในยุคดิจิทัล. วารสารสังคมศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย, 7(2), 160-174. 

ศักธินันท์ ศรีหาบงค์ และพระมหากิตติ กิตฺติเมธี. (2568). การก้าวสู่ความเป็นผู้นำยุคดิจิทัลสำหรับผู้บริหาร
สถานศึกษา. Journal of Applied Education, 3(1), 47-58. 

สมสัก เพ็ดสะไหม. (2565). การสื่อความหมายของพุทธศิลป์ร่วมสมัย: การตีความพุทธธรรมผ่านงานศิลปะ
ดิจิทัล. วารสารภาษาและวัฒนธรรมศึกษา, 1(1), 17-22. 

สุรฉัตร ชมบ้านแพ้ว และพระมหาศุภวัฒน์ บุญทอง. (2567). แผนที่ชีวิตตามหลักพุทธธรรมและปรัชญา
เศรษฐกิจพอเพียงสำหรับวัยเกษียณในกรุงเทพมหานคร. วารสารเสียงธรรมจากมหายาน, 11(1), 315-
323. 

สิรินทร์ กันยาวิริยะ และ ชิสา กันยาวิริยะ. (2567). ปัญญาบารมีในพุทธปรัชญาเถรวาท. วารสารสถาบันพอดี, 
11(1), 34-44. 

อนุศาสน์ ตาเสน และคณะ. (2567). การเรียนรู้เชิงประสบการณ์ผ่านจักรวาลนฤมิตด้วยการคิดเชิงออกแบบ
เพื่อเสริมสร้างสมรรถนะนวัตกร. Journal of Roi Kaensarn Academi, 9(9), 18-34. 

อัษฎากร ฉัตรานันท์ และคณะ. (2567). พัฒนาการและพลวัตของวิสาหกิจการท่องเที่ยวโดยชุมชนเพื่อสังคม
ในประเทศไทย. วารสารวิทยาการจัดการ มหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี, 7(1), 1-17. 

 
 

 


