
 

 

วเิคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคียวเวลลี ว่าด้วยความขัดแย้งทาง

การเมืองและวิธีแก้ไข 

Analyze Niccolò Machiavelli's Political Philosophy Regarding Political 

Conflicts and Methods of Resolution 

 

พระมหาธีรวีร์ ธีรวฑฺฒนเมธี (พันธ์ศร)ี 

Phramaha Teerawee Punsri 

สำนักเขตการศกึษาพระปริยัตธิรรม แผนกสามัญศึกษาเขต 4 

Office of the Buddhist Studies Area, General Education Division, Area 4 

ละอองดาว ชาทองยศ 

Laongdao Chatongyots 

โรงเรียนหทัยคริสเตียน 

Hathai Cristian School 

*Corresponding author, e-mail: laongdao1717@gmail.com 

Received: 10 Febuary 2023; Revivsed: 18 Febuary 2023; Accepted: 18 March 2023 

  

บทคัดย่อ 

 บทความนี้นำเสนอแนวคิดของนิโคโล มาเคียวเวลลีเกี่ยวกับการแก้ไขความขัดแย้งในสังคม 

โดยมองว่าธรรมชาติของมนุษย์นั้นเห็นแก่ตัวและชั่วร้าย จึงต้องใช้อำนาจรัฐที่เข้มแข็งในการควบคุม  

มาเคียวเวลลีเสนอว่าผู้ปกครองควรมุ่งสร้างความมั่นคงให้รัฐ แม้ต้องใช้วิธีการที่ขัดต่อศีลธรรม เพื่อ

รักษาความสงบของบ้านเมือง อำนาจรัฐต้องเหนือสิ่งอื่นใด รวมถึงศาสนา ผู้ปกครองต้องเด็ดขาดและ

ฉลาดในการใช้ทั้งความเมตตาและความรุนแรงตามสถานการณ์ แนวคิดนี้อาจเหมาะสมในภาวะวิกฤติ

ระยะสั้น แต่การใช้ในระยะยาวอาจนำไปสู่การต่อต้านจากประชาชน จึงต้องระมัดระวั งในการนำไป

ประยุกต์ใช้และควรผสมผสานกับแนวคิดอื่นเพื่อความสมดุล 

 

คำสำคัญ: มาเคียวเวลลี ความขัดแย้งทางสังคม อำนาจรัฐ การปกครองแบบเผด็จการ 

 

 

 

 



55 | เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคยีวเวลลี ว่าดว้ยความขัดแย้งทางการเมืองและวธิีแก้ไข  

 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2566. 1(1), 54-68. 

 

Abstract 

 This article presents Niccolò Machiavelli's concept of resolving social conflicts, viewing 

human nature as selfish and evil, thus requiring strong state power for control. Machiavelli proposes 

that rulers should focus on establishing state security, even if it means using methods that contradict 

morality, to maintain social order. State power must be above all else, including religion. Rulers must 

be decisive and wise in using both mercy and force as situations demand. This concept may be 

suitable for short-term crises, but long-term application could lead to public resistance. Therefore, 

caution is needed when applying this concept, and it should be balanced with other approaches for 

equilibrium. 

 

Keywords: Machiavelli, Social conflict, State power, Authoritarian rule 

 

บทนำ 

  ธรรมชาติของมนุษย์นั้นเป็นสัตว์สังคม (Social Animals) จำเป็นต้องอยู่ร่วมกันอย่างหนีไม่พ้น 

(Aristotle, trans. 1992) ซึ่งต่างก็มีบทบาทหน้าที่ ทัศนคติ และความเชื่อที่แตกต่างกัน และได้ก่อรปูเป็น

สัญลักษณ์ของความแตกต่างอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ มิติของความแตกต่างจะมากหรอืน้อยก็ตามเป็นเหตุ

หนึ่งที่นำไปสู่แนวคิดและความเข้าใจว่านั่นเป็นพวกเขาพวกเรา เป็นมิติความคิดจัดกลุ่มแบ่งประเภท

แบ่งชนชั้นเผ่าพันธุ์ของสังคม (Tajfel & Turner, 1979) ความแตกต่างจะเป็นไปเองโดยธรรมชาติหรือจง

ใจเป็นเหตุให้พัฒนาไปสู่การปกป้องผลประโยชน์ของชนชั้นสังคมของตน และพร้อมที่จะต่อต้านหรือ

กำจัดทำลายผลประโยชน์ของชนช้ันเผ่าพันธุ์สังคมอื่น ๆ (Marx & Engels, 1848/2010) 

  ระบบการเมืองการปกครองเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่ง ที่จะช่วยแก้ปัญหาความยุ่งยาก และช่วย

จัดระบบทำสังคมให้น่าอยู่ (Hobbes, 1651/1991) ระบบการเมืองการปกครองเป็นระบบที่นำไปสู่การ

บริหารจัดการผู้คนในสังคมให้เป็นระเบียบ ไม่วุ่นวายสับสน คำถามก็คือ แนวคิดหรือระบบปรัชญา

การเมอืงการปกครองแบบไหนอย่างไร ถึงจะเป็นระบบที่ดเีหมาะสมสำหรับสังคม เพื่อแก้ไขและป้องกัน

ความวุ่นวายหรือเดือดร้อน พร้อมทั้งสร้างประโยชน์สุขและการยอมรับเคารพสิทธิซึ ่งกันและกัน 

(Rawls, 1971) นอกจากนี้ยังมีแนวคิดที่เชื่อว่า รัฐ คือ ผู้ที่มีบทบาทที่สำคัญที่สุดในการแก้ไขความ

ขัดแย้งของสังคม 

  มาเคียวเวลลีจงึเสนอแนวคิดว่า สภาพสังคมที่ไม่ขัดแย้งกันย่อมได้รับอิทธิพลจากผู้นำ กล่าวคือ 

ผู้นำหรือนักปกครองที่ดีต้องมุ่งไปที่การสร้างความมั่นคงของรัฐ และรัฐจะต้องสร้างความมั่นคงให้กับ



เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคียวเวลลี ว่าด้วยความขัดแย้งทางการเมืองและวิธีแก้ไข | 56 
 

Chintasit Academic Journal (Online). 2023. 1(1), 54-68. 
 

ประชาชน (Machiavelli, 1532/2008) เพราะฉะนั้น วิธีการดำเนินการของรัฐจึงแตกต่างจากความคิด

ตามหลักการทางศาสนา ผู้ปกครองควรมองไปที่เป้าหมายเป็นหลัก เพราะธรรมชาติมนุษย์เป็นคนบาป 

ชั่วร้าย โลภมากและเห็นแก่ตัว มีทั้งเล่ห์เหลี่ยม ตัณหาและความทะเยอทะยาน พร้อมที่จะทำร้ายทั้ง

มิตรและศัตรู ดังนั้น บทสรุปของผู้นำจึงต้องมีอำนาจสูงสุด ต้องยอมเสียสละเพื่อส่วนรวม ถึงแม้จะขัด

ศลีธรรมก็ตาม ผูน้ำจะต้องเป็นผู้ฉลาด มีสตปิัญญาเป็นเลิศ (Machiavelli, 1532/2008) 

 

พัฒนาการแนวคดิมาเคียวเวลลี 

  นิโคโล มาเคียวเวลลี (Nicolo Machiavelli) เป็นนักปราชญ์ชาวอิตาลี (ปานทิพย์ ศุภนคร. ผศ., 

และคณะ, 2545) ได้เล็งเห็นถึงการแก้ไขความขัดแย้งของสังคมต้องเริ่มต้นที่ผู้นำการปกครองหรือรัฐ 

เนื ่องด้วยสถานการณ์ประเทศอิตาลีขณะนั ้นมีการต่อสู ้แย่งชิงอำนาจภายในและภัยจากนครรัฐ  

เล็ก ๆ และศาสนจักร (สมบัติ จันทรวงศ์, 2526) และการมีการแทรกแซงของประเทศมหาอำนาจ

ภายนอกอย่างดุเดอืด 

  มาเคียวเวลลีจึงมีแนวความคิดที่จะทำให้สังคมมีความเป็นระเบียบมากกว่าที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน 

โดยมาเคียวเวลลีมองไปถึงผูป้กครองนครรัฐนั้นๆ ว่าควรจะต้องมีความเด็ดขาด ผูป้กครองจะต้องไม่ใช้

วิธีข่มขู่ แต่ตอ้งกำจัดผูเ้ป็นพิษภัยแก่ตนอย่างเด็ดขาด (สมบัติ จันทรวงศ์, 2526) จะต้องเป็นผู้ที่สามารถ

ตัดสินปัญหาต่าง ๆ ได้อย่างรวดเร็วและตอ้งไม่ปล่อยปัญหาหรอืเหตุนั้น ๆ ไปโดยไม่เรียบร้อย 

  มาเคียวเวลลีได้แต่งหนังสือขึ้นชื่อว่า เจ้า (The Prince) เพื่อเป็นแนวทางในการบริหารจัดการ

หรอืเพื่อสร้างความเรียบร้อยในสังคม (มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช, 2534) โดยแนวคิดได้ตัง้อยู่บน

สมมุตฐิานที่ว่า "มนุษย์มีความเห็นแก่ตัวเป็นคนชั่วโดยปกติ" (สมบัติ จันทรวงศ์, 2526) 

  จากแนวคิดดังกล่าวข้างต้น ทำให้มาเคียวเวลลีได้กลายเป็นนักปรัชญาการเมืองที่สำคัญคน

หนึ่งในหน้าประวัติศาสตร์ เพราะเหตุว่าแนวคิดของเขาได้ไปส่งเสริมหรือสอดคล้องกับหลักการ

ปกครองของผู้นำแบบเผด็จการหรือการปกครองแบบกษัตริย์ (Machiavelli, 1532/2008) และยังได้

กลายมาเป็นคู่มือสำคัญของผู้นำที่จำเป็นจะต้องบริหารประเทศในสถานการณ์ที่วิกฤติ จึงจัดได้ว่าเป็น

แนวคิดที่ยังถูกนำมาใช้ได้อยู่จนถึงยุคปัจจุบัน (Benner, 2013) 

 

มูลเหตุของความขัดแย้ง 

การสร้างสังคมให้เป็นระเบียบและสงบสุขนั้น ผู้ปกครองต้องมุ่งเน้นการรักษารัฐให้มีความ

มั่นคงเป็นเอกภาพเป็นเป้าหมายหลัก (Machiavelli, 1532/2008) ดังนั้นผู้ปกครองจึงสามารถทำได้ทุก

อย่าง แม้แต่การล่วงเกินพระเจ้า ถ้าผู้ปกครองต้องการรักษาอำนาจการปกครอง เขาจะต้องเรียนรู้ว่า

การเป็นผู ้ไร้คุณธรรมนั้นเป็นอย่างไร และต้องรู ้จักไม่ใช้หรือใช้คุณธรรมตามความจำเป็นเท่านั ้น 

โดยรวมมาเคียวเวลลีมสีมมุตฐิานที่ว่า 



57 | เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคยีวเวลลี ว่าดว้ยความขัดแย้งทางการเมืองและวธิีแก้ไข  

 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2566. 1(1), 54-68. 

 

1. มนุษย์ชั่วร้ายโดยสันดาน คือ มนุษย์เราโดยธรรมชาติแล้วเป็นสัตว์ที่ชั ่วร้าย เห็นแก่ตัว 

อกตัญญู เปลี่ยนใจง่าย โกหกหลอกลวง แข่งขันและแย่งชิงกันตลอดเวลา ไม่มีทางเปลี่ยนแปลง เต็มไป

ด้วยตัณหา และความทะเยอทะยาน เหตุผลนีเ้องที่ทำให้สังคมมีความขัดแย้งวุ่นวาย (Benner, 2013) 

2. มนุษย์โลภมากและเห็นแก่ตัว คือ โดยธรรมชาติมนุษย์ส่วนมากมีความเห็นแก่ตัว (Selfish) 

เสาะแสวงหาตัวเอง (Self Seeking) เห็นแก่ประโยชน์ตน (Self Interested) และรักตัวเอง (Self Loving 

Creatures) (Angeles, 1981) เป็นคนบาปหนา โลภมากและเห็นแก่ตัว (ประยงค์ สุวรรณบุพผา , 2541) 

อยากได้สิ่งต่าง ๆ เป็นของตัว เพื่อหวังผลประโยชน์ส่วนตัวเท่านั้นที่เป็นแรงจูงใจให้บุคคลกระทำการ

ต่าง ๆ และเป็นเหตุให้มนุษย์แสวงหา กล่าวคือ มนุษย์ทุกคนชอบแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัว 

(Edwards, 1968) 

ดังนั้น อำนาจรัฐที่เข้มแข็งเท่านั้นจึงจะควบคุมความชั่วร้ายของมนุษย์ได้ ความมั่นคงของรัฐ

จะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อรัฐมีอำนาจเด็ดขาด (กวี อิศริวรรณ, 2530) การใช้อำนาจบังคับ การใช้กลอุบาย 

การเข้มงวดกวดขัน และการประสานรอยร้าวแห่งกฎศีลธรรม เป็นเหตุผลที่จำเป็นจะต้องนำมาใช้ 

เพื่อให้บรรลุเป้าหมายอันยิ่งใหญ่ คือความสงบสันติของบ้านเมือง (ประยงค์ สุวรรณบุพผา, 2541) ไม่มี

สิ่งใดที่สามารถสร้างความเพียงพอใหก้ับคนได้ เพราะความกระหายของมนุษย์เป็นสิ่งที่ไม่รู้จักอิ่ม (สุขุม 

นวลสกุล และคณะ, 2539) มนุษย์เมื่อได้โอกาสมนุษย์จะใช้เล่ห์เหลี่ยมทุกวิถีทางที่จะเอาชนะให้ได้มาใน

สิ่งที่ตนปรารถนา 

จากสมมุติฐานความเชื่อดังกล่าว มาเคียวเวลลีจึงเห็นว่าอำนาจของรัฐเท่านั้นที่จะหยุดยั้ง

และกำจัดหรือควบคุมขอบเขตความชั่วร้ายของมนุษย์ได้ การแสวงหาอำนาจ การใช้อำนาจ และการ

รักษาอำนาจจึงเป็นสิ่งที่ผู้นำจะต้องรู้และศึกษาเป็นอย่างดี มิเช่นนั้นอำนาจรัฐก็จะไม่ยั่งยืนหรือถูกแย่ง

ชิงไป เมื ่ออำนาจรัฐไม่มีหรือไม่มั ่นคง สุดท้ายรัฐนั ่นแหละจะถูกกำจัดหรือถูกครอบงำเสียเอง 

(Machiavelli, 1532/2008) 

 

แนวทางการแก้ปัญหาความขัดแย้งด้วยความเข้มแข็งเด็ดขาด 

ผลงานที่สำคัญของมาเคียวเวลลี มีผลงานที่สำคัญและโดดเด่นคืองานเขียน  The Prince 

“เจา้” (ทินพันธ์ นาคะตะ, 2541) ซึ่งมเีนือ้หาเกี่ยวกับการบริหารจัดการกับระบบการเมอืงหรือวางระบบ

สังคมในรูปแบบต่าง ๆ โดยเน้นการปกครองบ้านเมืองแบบผู้นำเผด็จการ เพื่อต้องการที่จะทำให้สังคมที่

วุ่นวายมีความสงบเป็นระเบียบเรียบร้อย มาเคียวเวลลีพูดถึงประสบการณ์แห่งอำนาจแบบตรงในส่วนที่

เกี่ยวกับกำลังอำนาจของชาติ มีความห่วงใยกับชาติที่พึ่งพิงอยู่กับอำนาจภายนอกที่ตนควบคุมไม่ได้ 

ดังนั้น จึงแนะนำเจ้าปกครองที่ชาญฉลาดควรปฏิเสธความช่วยเหลือ  เขาแนะนำให้ผู้นำพยายามใช้

กำลังความสามารถของตนเอง เขายังได้เทียบเคียงว่า “เสื้อเกราะที่เป็นของผู้อื่นนั้น หากไม่หลวมหลุด

ไป ก็หนักเกินไปหรอืคับเกินไปสำหรับตัวท่าน” (Machiavelli, 1979) เขามองเห็นว่าสังคมนัน้ ถ้าปกครอง



เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคียวเวลลี ว่าด้วยความขัดแย้งทางการเมืองและวิธีแก้ไข | 58 
 

Chintasit Academic Journal (Online). 2023. 1(1), 54-68. 
 

แบบถ้อยทีถ้อยอาศัยหรือแบบพ่อปกครองลูกจะทำให้สังคมขัดแย้งและวุ่นวาย ถ้าผู้ปกครองตอ้งการให้

สังคมมคีวามสงบสุขใหบ้้านเมืองมีขื่อมีแปรหรอืมีความปลอดภัย จงึจำเป็นอยู่เองที่จะต้องฆ่าไม่มีวิธีอื่น

ใดยิ่งไปกว่านี ้(สุลักษณ์ ศิวรักษ์, 2520) 

ดังนัน้ การเสนอใหผู้ป้กครองเป็นรูปแบบรัฐที่เช่ือฟังผูน้ำแต่เพียงผู้เดียว เพราะมนุษย์มีความ

ปรารถนาไม่มีที่สิ้นสุดเป็นเหตุให้สังคมวุ่นวาย ผู้นำต้องเด็ดขาดและยอมเสียสละทำทุกอย่างเพื่อให้

สังคมส่วนใหญ่เป็นสุขและได้ประโยชน์ แมจ้ะถูกประณามว่าเป็นคนโหดเหี้ยมไร้ศาสนาก็ตามในมุมมอง

ของมาเคียวเวลลี มองว่า ผู้ปกครองต้องสร้างความมั่นคงให้กับรัฐและประชาชน เพราะฉะนั้น วิธีการ

ดำเนินการของรัฐจึงแตกต่างจากความคิดตามหลักการทางศาสนา ผู้ปกครองต้องมองไปที่เป้าหมาย

เป็นหลัก เพราะธรรมชาติของมนุษย์นั้นเป็นคนชั่วร้ายอยู่แล้ว ดังนั้น นักปกครองจะต้องมีความเฉลียว

ฉลาด ไหวพริบปัญญาให้เหนือกว่าคนเหล่านั้น ต้องใช้อำนาจที่เด็ดขาดเป็นเผด็จการเหมือนสิงโต และ

ใช้ไหวพริบปัญญาให้รู้เท่าทันกับสภาพตามความเป็นจริงเหมือนสุนัขจิ้งจอก ส่วนคุณธรรมนั้นถ้าไม่

จำเป็นก็อย่าพยายามนำมาใช้ในระบอบการปกครอง มาเคียวเวลลีนั้นไม่ค่อยยอมรับการมีคุณธรรม

ของนักปกครอง เพราะทำให้การปกครองนั้นลำบาก เพราะมนุษย์มีความเห็นแก่ตัว หลักคุณธรรมของ

ผู้ปกครองนั้น ผู้ปกครองต้องแยกไว้ส่วนหนึ่ง ถ้าไม่จำเป็นก็อย่านำมาใช้ในระบบของการปกครอง 

เพราะว่าคุณธรรมของนักปกครองนั้น เป็นเรื่องที่ละเอียดอ่อนและยากต่อการควบคุมบุคคลภายในรัฐ

ได้ 

 

อำนาจคือเคร่ืองมือแก้ไขความขัดแย้งของสังคม 

มาเคียวเวลลีปฏิเสธไม่ยอมรับหลักนิยมของศาสนาที่ว่า “อำนาจทำให้คุณธรรมความดีเสื่อม

เสีย” หรือ “อำนาจเป็นสิ่งที่ขัดต่อคุณธรรมความดี” (ประยงค์ สุวรรณบุพผา, ม.ป.ป.) มาเคียวเวลลี

กลับมองต่าง กล่าวคือ เขาให้ความสนใจที่เป้าหมายเป็นหลัก ซึ่งจำเป็นต้องใช้อำนาจและต้องใช้อำนาจ

อย่างมีศิลปะ คือ รู้ว่าใช้อย่างไรจึงจะเป็นผลดีแก่ตัวเองและสังคมส่วนรวม วิธีใช้ที่ถูกหลักคือ ใช้อย่าง

รุนแรงอย่างไร้ความปราณีใด ๆ แต่ตอ้งนอ้ยครั้งที่สุด ประเด็นการปกครองที่ต้องใช้อำนาจ มาเคียวเวล

ลีมองว่าอำนาจและเสถียรภาพของผู้ปกครองจะต้องไม่ถูกแทรกแซงจากอำนาจใด ๆ ในแผ่นดิน (Sun 

Tzu, No year: 83) แนวคิดนี้หมายความว่า รัฐจะต้องมีระบบกองทัพประชาชน ( Citizen Army ) ที่

เข้มแข็งขึ้นภายในรัฐของตน กองทัพประชาชนนั้นก็เป็นการสะท้อนให้เห็นถึงรากฐานของประชาสังคม 

รวมทั ้งเป็นเครื ่องทดสอบความเข้มแข็งของสถาบันทางการเมืองภายในรัฐนั ้นอีกด้วย ( Nicolo 

Machiavelli, 1979) 

มาเคียวเวลลีเสนอว่า การที่บุคคลจะได้อะไรมาแต่ละอย่างจะต้องแสดงพลังความเห็นแก่ตัว

ของตนออกมาด้วยการใช้ทั้งพลังและอำนาจ บางครั้งก็ได้มาด้วยความสุจริตหรือทุจริต อำนาจจึงเป็น

ความสามารถของบุคคล ในการสร้างผลกระทบอย่างหนึ่งอย่างใดใหเ้กิดขึ้นในโลกหรอืกับสิ่งอื่น ๆ ที่อยู่



59 | เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคยีวเวลลี ว่าดว้ยความขัดแย้งทางการเมืองและวธิีแก้ไข  

 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2566. 1(1), 54-68. 

 

ล้อมรอบตัวเรา(ประมวล รุจนเสร,ี 2547) โดยธรรมชาติผูท้ี่ปรารถนาจะครอบครองอำนาจจะพยายาม

ทุกวิถีทางเพื่อจะให้ได้มาซึ่งสิ่งนั้นและความพยายามนั้นจะต้องมีเพิ่มมากขึ้น และเป็นทวีคูณ มาเคียว

เวลลีเชื่อว่าการเมืองไม่ใช่เรื่องอื่นใดแต่เป็นเรื่องของอำนาจเท่านั้น เบื้องหลังของสถาบันต่าง ๆ ใน

สังคม ล้วนแต่มีอำนาจเป็นฐานทั้งสิ้น ดังนั้น หัวใจของการเมือง ก็คือ อำนาจนั่นเอง  อำนาจ คือ ความ

เคารพนับถือ ความนิยมชมชอบ ความยุติธรรม ความอยู่ดีกินดี ความมั่งคั่ง ความชำนาญ และความ

รอบรู้ได้มากที่สุด (จุมพล หนิมพานิช, 2536) ผู้ปกครองจะต้องมีอำนาจที่เหนือกว่าบุคคลอื่น จะต้อง

รักษาอำนาจเด็ดขาดไว้ให้ได้ (กวี  อิศริวรรณ,  2530) จึงทำให้คนอื่นเคารพนับถือนิยมชมชอบ 

ธรรมชาติมนุษย์แสวงหาอำนาจอยู่ตลอดเวลา เพราะอำนาจคือสิ่งที่จะทำให้มนุษย์ได้มาในสิ่งที่ตัวเอง

ชอบ อำนาจเป็นเครื่องมือที่จะทำให้มนุษย์บรรลุถึงสิ่งที่เขาปรารถนา และคุ้มกันสิ่งที่เขามีอยู่ไม่ให้คน

อื่นแย่งไป(ถาวร สุขากันยา, 2532) 

ผู้เขียนเห็นว่า อำนาจมีทั ้งคุณและโทษ อำนาจถ้าอยู ่ในมือของผู้นำที่ดีย่อมก่อให้เกิด

ประโยชน์สุขต่อสังคมส่วนรวม ในขณะเดียวกันถ้าผู้นำที่ไม่ดีแล้วมีอำนาจอยู่ในมือย่อมอาจนำความ

เดือดร้อนมาสู่ประชาชนได้ ดังนั้น คงไม่มีใครปฏิเสธคุณค่าหรือความสำคัญของอำนาจว่ามีประโยชน์

หรือไม่ แต่มันสำคัญอยู่ที่ว่าอำนาจนั้นรับใช้ใคร หรือใครเป็นผู้ใช้อำนาจ หรือกล่าวอีกนัยยะหนึ่ง 

อำนาจนัน้เป็นไปเพื่อสร้างประโยชน์แก่คนส่วนใหญ่หรอืไม่ 

 

ปัญหาและอุปสรรคของศีลธรรม 

ความคิดของมาเคียวเวลลี มองว่า“ศีลธรรมไม่มีความหมายในตัวของมันเอง มนุษย์เรากระทำ

สิ่งที่ดีและเลวโดยแรงผลักดันของความจำเป็นเหมือน ๆ กันทั้งสิ้น(Nicolo Machiavelli, 1979) โลกของ

ความเป็นจริงเขาเชื่อว่าก่อนที่เราจะบอกว่า “การเมอืงที่ควรจะเป็น” ต้องรู้เสียก่อนว่า “สภาพการเมือง

ที่เป็นจริง” นั้นเป็นอย่างไร ดังนั้น อำนาจศาสนจักรจะต้องเป็นรองอำนาจอาณาจักร ศาสนาเป็นเรื่อง

ของศรัทธาส่วนบุคคล ไม่เกี่ยวกับกฎเกณฑ์สำคัญแห่งนโยบายของรัฐ ศลีธรรมของบุคคลแตกต่างจาก

ศีลธรรมของรัฐหรือนักปกครอง โดยเขาเชื่อว่าศีลธรรมของปัจเจกบุคคลมีความสำคัญน้อย เพราะ

ผลประโยชน์ของรัฐย่อมสำคัญกว่าผลประโยชน์ของส่วนบุคคล บุคคลต้องยอมเสียสละบางส่วนเพื่อ

รักษาผลประโยชน์ของส่วนรวมเอาไว้ นั่นแหละคอืความดี 

 ดังนั้น มาเคียวเวลลีจึงมีความเห็นว่า เพื่อที่จะได้รับความยินยอมจากคนส่วนใหญ่ และเพื่อ

ความสำเร็จของผู้ปกครองที่ต้องการอำนาจ ผู้นำรัฐหรือผู้ปกครองจะต้องทำให้พวกสาธารณชนบรรลุ

ความตอ้งการในขั้นพื้นฐานในเรื่องปากท้องหรอืการอยู่ดีกินดี และมีความมั่นคงปลอดภัย และนี้เองคือ 

การแสดงตนเองให้เห็นว่าผู้นำเป็นคนมีศีลธรรม มีศาสนา มีความสงสาร มีความเมตตากรุณา และ

ยุติธรรม ฯลฯ 



เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคียวเวลลี ว่าด้วยความขัดแย้งทางการเมืองและวิธีแก้ไข | 60 
 

Chintasit Academic Journal (Online). 2023. 1(1), 54-68. 
 

  มาเคียวเวลลี ให้ทัศนะว่า ศีลธรรมบางอย่างสอนให้คนอ่อนแอ ความเชื่อในศาสนาถ้าเป็น

ความเชื่อที่ยังไม่ได้พิสูจน์ ทำให้คนเชื่อนั้นกลายเป็นคนโง่ ถ้านับถือศาสนาอย่างไม่ได้อาศัยเหตุผลและ

ข้อเท็จจริงตามคำสอนแล้ว ผูท้ี่เช่ือและศรัทธาจะกลายเป็นคนโง่ บางครัง้ศาสนาต้องการให้คนเชื่อโดย

พิสูจน์ไม่ได้ (กวี อิศริวรรณ, 2530) ฉะนั้น มาเคียวเวลลีจึงได้สร้างศีลธรรมแบบใหม่ขึ้นมา โดยอาศัย

หลักความจริงที่พิสูจน์ได้ ถ้าพิสูจน์ไม่ได้มาเคียวเวลลีจะปฏิเสธและไม่ยอมเชื่อในสิ่งนั้น เขาเชื่อว่าทุก

คนในโลกนี้โดยปกติแล้ว เป็นคนชั่วมากกว่าคนดี มนุษย์เป็นคนเห็นแก่ตัวโดยธรรมชาติ ศีลธรรมได้ถูก

สร้างขึ้นมาเพื่อรับใช้สังคม ความดหีรือศีลธรรมจึงไม่มีความหมาย การกระทำของมนุษย์จึงถูกกำหนด

โดยผู้ปกครอง ได้แก่ รัฐบาลหรือผู้นำด้านการปกครอง(กวี อิศริวรรณ,  ม.ป.ป.) ผู้ปกครองนั้นถ้าไม่

จำเป็น ก็อย่านำศีลธรรมมาเป็นส่วนช่วยในการปกครอง เนื่องจากจะทำให้ล้าหลังต่อการปกครองแล้ว

ยังให้เสียรูปแบบวิธีการปกครองอีกด้วย ความดีความชั่วเป็นเรื่องที่ไม่ตายตัว หากขึ้นอยู่กับตัวบุคคล

และสภาพสังคม กล่าวคือ 

1. ผูป้กครองมีความโอบอ้อมอารีกับคนบางคน หากมีมากเกินไป ก็อาจนำความเสียหายมา

สู่ตัวเราได้ ทำให้มกีารใชท้รัพยากรไปอย่างฟุ่มเฟือย ก็จำเป็นต้องขูดรดีจากประชาชน 

2. ความเมตตาปราณีที่เกินขอบเขต เกิดการไร้ระเบียบ ทำให้บ้านเมืองถูกทำลายไป หาก

จำเป็นอาจต้องใช้ความโหดร้ายทารุณกันบ้าง ทั้งนี้ก็เพื่อก่อให้เกิดความมีเอกภาพ และความสงบ

เรียบร้อย (Max Lerner, 1950, ทินพันธุ์ นาคะตะ, 2541) 

3. ความซื่อสัตย์และการรักษาข้อตกลง ผูป้กครองย่อมให้ความสนใจต่อข้อตกลงของตนเอง

น้อย และควรรูว้ิธีที่จะจัดการกับผูค้นอย่างฉลาดแกมโกงได้ด้วย (Max Lerner, 1950, ทินพันธุ์ นาคะตะ

, 2541) 

4. หลีกเลี่ยงการดูถูกเหยียดหยามและความเกลียดชัง แสดงให้เห็นความยิ่งใหญ่ ความกล้า

หาญ และความจริงจังของตน คนเราจะมีชีวติอยู่อย่างพอใจ ตราบเท่าที่ทรัพย์สินและเกียรติยศของเขา

จะไม่ถูกช่วงชิงไป (Max Lerner, 1950, ทินพันธุ์ นาคะตะ, 2541) 

5. การมั่นคงของรัฐขึ้นอยู่กับติดอาวุธ ควรให้มีการแบ่งแยกแล้วปกครอง ส่วนบรรดาผู้ที่

เป็นศัตรูควรนำเอาเขามาเป็นพวก โดยใหค้วามช่วยเหลอืบางอย่างแก่เขา 

6. ทำในสิ่งที่ได้รับชื่อเสียงและความรุ่งโรจน์ เช่น ทำตนเป็นตัวอย่างในด้านต่างๆ เป็นผู้มี

คุณธรรม ยกย่องงานศิลปะ รวมทั้งส่งเสริมให้ประชาชนมีการประกอบอาชีพ มีความปลอดภัยในชีวิต

และทรัพย์สิน มีการรื่นเริงตามเทศกาลที่เหมาะสม และออกพบปะกลุ่มชนต่าง ๆ เป็นครั้งคราว แต่ก็

ต้องรักษาศักดิ์ศรขีองตนไว้ให้มั่นคงด้วย (Max Lerner, 1950, ทินพันธุ์ นาคะตะ, 2541) 

7. รู้จักปรับตัวและปรับปรุงวิธีการของตนอยู่ตลอดเวลา โดยไม่ยึดติดอยู่กับวิธีที่ตนใช้อยู่

เดิมและโชคชะตา (Max Lerner, 1950, ทินพันธุ์ นาคะตะ, 2541) 



61 | เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคยีวเวลลี ว่าดว้ยความขัดแย้งทางการเมืองและวธิีแก้ไข  

 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2566. 1(1), 54-68. 

 

8. การยึดถือหลักการและวิธีการโดยคุณธรรม คือ การที่ยึดมั่นในผลประโยชน์ส่วนรวมเป็น

ที่ตั้ง ย่อมทำให้ผู้มีอำนาจเป็นผู้มีความมั่นคงและเข้มแข็ง โดยเฉพาะอย่างยิ่งการทำตนเป็นตัวอยา่งที่ดี 

รวมทั้ง มีกฎหมาย กองทัพ และมิตรที่ดีด้วย การใช้ความสามารถของตัวเองเท่านั้นที่ถือได้ว่าเป็นการ

ป้องกันตนเองที่ด ีแน่นอน และยั่งยืน (Max Lerner, 1950, ทินพันธุ์ นาคะตะ, 2541) บางครัง้ถึงคราวใช้

ความโหดเหีย้ม ก็ต้องยอมลงมอืกระทำ เพื่อความสงบสุข 

ด้วยเหตุผลหรือความเชื ่อดังกล่าว มาเคียวเวลลีจึงมีความคิดที่จะใช้ความรุนแรงเข้า

แก้ปัญหาความขัดแย้งหรอืวุ่นวายทางสังคมหรอืการเมอืง ความเข้มงวดกวดขันของกฎหมายต่างหากที่

จะทำให้มนุษย์มีศีลธรรม ผูน้ำจำเป็นต้องใช้ลัทธิเด็ดขาดทางการเมือง ก็เพราะเขาเห็นว่าไม่มีทางอื่นใด

ที่จะรักษารัฐไว้ให้ปลอดภัยจากความพินาศล่มจมได้นอกจากความเด็ดขาด กฎหมายต้องเป็นกฎหมาย 

กฎหมายคืออำนาจอธิปไตยของรัฐ หากผู้บัญญัติกฎหมายเป็นคนฉลาด มีศีลธรรมจรรยาและชีวิตทาง

สังคมที่ดี รัฐก็จะพัฒนาไปในทางที่ถูกต้องชอบธรรมได้ ศลีธรรมจรรยา ศาสนา เศรษฐกิจ และสถาบัน

อื่นๆ จะพัฒนาไปได้ด้วยดี 

 

วิธีป้องกันและการจัดการความขัดแย้งของสังคม 

มาเคียวเวลลี เชื่อว่า ความสงบสุขและความวุ่นวายในสังคมเป็นผลที่เกิดจากประสิทธิภาพการ

ปกครองของผู้นำ กล่าวคือ สภาพของสังคมจะสงบหรือวุ่นวายขึ้นอยู่กับผู้นำที่ปกครองประเทศ โดย

พืน้ฐานผู้นำที่จะขึน้มาเป็นผูป้กครองนั้นจะต้องประกอบไปเมตตา และความโหดร้ายด้วย เมื่อถึงคราวที่

จะใช้ความโหดร้าย ถ้าใชไ้ปแล้วเกิดประโยชน์แก่สังคมก็ต้องใช้ โดยรวมแนวคิดของมาเคียวเวลลีในการ

บริหารจัดการความขัดแย้งของสังคมภายใต้การปกครองของผู้นำ สามารถนำเสนอให้เห็นได้ ดังนี้ 

 

ประเด็นแนวคดิ มาเคยีวเวลลี 

รัฐในอุดมคติ รัฐที่เชื่อฟังผู้นำแต่เพียงผู้เดียว, ระบบการเมืองที่คนส่วนน้อยจะเป็น

ฝ่ายปกครอง, เป็นระบบรัฐเผด็จการ 

คุณสมบัติของผู้ปกครอง ความตระหนี่ ความเมตตา ความโหดร้าย รักษาคำพูดความซื่อสัตย์  

ระวังตัวไม่ให้ถูกคนดูหมิ่นและเกลียดชัง สร้างเกียรติยศและชื่อเสียง 

มีความโหดร้าย สร้างความน่ากลัวดีกว่าควน่ารัก เป็นคนรอบคอบ 

ดุจคุณสมบัติของสิงโตและสุนัขจิง้จอก 

ลักษณะการปกครอง แบ่งแยกแล้วปกครอง ลูกน้องสามัคคีเจ้านายต้องระวัง  ต้องคอย

ตรวจสอบความเป็นมิตร บางช่วงต้องเมตตา บางช่วงเด็ดขาด อย่า

ไว้วางใจผู้ใต้บังคับบัญชา การใช้ความโหดร้ายทารุณต้องเป็นเรื่อง



เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคียวเวลลี ว่าด้วยความขัดแย้งทางการเมืองและวิธีแก้ไข | 62 
 

Chintasit Academic Journal (Online). 2023. 1(1), 54-68. 
 

จำเป็น ผู้ปกครองต้องไม่ทำตัวให้เป็นที่น่ารัก ต้องทำตัวให้เป็นที่น่า

กลัวน่าเกรงขาม คำสรรเสริญเยินยอเป็นอันตราย รักษาคำพูด ไม่

ฟุ่มเฟือย ควรมีภาพลักษณ์ของผู้มีคุณธรรม ควรเลือกคนรอบข้างที่

จงรักภักดี มีความเด็ดขาดในการปกครอง และมีไหวพริบปัญญาที่

เฉียบแหลมให้เหมอืนสุนัขจิ้งจอก เน้นรูปแบบการปกครองไปที่ตัวของ

ผู้ปกครองเป็นหลักสำคัญ ต้องมีความเก่ง ฉลาด ไหวพริบปัญญา

เฉียบแหลม 

ธรรมชาติมนุษย์ เป็นคนบาป ชั่วร้าย โลภมากและเห็นแก่ตัว มีทั้งเล่ห์เหลี่ยม ตัณหา

และความทะเยอทะยาน พร้อมที่จะทำร้ายทั้งมิตรและศัตรู 

จริยธรรม ศาสนจักรจะต้องเป็นรองอาณาจักร ศาสนาเป็นเรื่องของศรัทธาสว่น

บุคคล นักปกครองก็จะต้องแสดงภาพตนว่าเป็นผู้ที่นับถือศาสนา 

ประโยชน์ของรัฐย่อมสำคัญกว่าผลประโยชน์ส่วนบุคคล อย่านำ

ศลีธรรมมาเป็นส่วนช่วยในการปกครอง ความดคีวามช่ัวเป็นเรื่องที่ไม่

ตายตัว หากขึ้นอยู่กับตัวบุคคลและสภาพสังคม กฎหมายคือศีลธรรม 

เมตตาปราณี ทำให้หย่อนยานอ่อนแอ ศาสนามีจุดหมายคือวิญญาณ 

เป้าหมายของรัฐมุ่งไปที่การสร้างความมั่นคงให้กับรัฐและประชาชน  

อำนาจ อำนาจทำให้คุณธรรมความดีเสื่อมเสีย สนใจเป้าหมายเป็นหลัก  การ

ใช้อำนาจอย่างรุนแรงประชาชนมีแต่จะกลัวไม่ใช่เกลียดชัง เพื่อให้รัฐ

มั ่นคงปลอดภัยและประชาชนได้ประโยชน์ประชาชนจะไม่ว่าอะไร 

อำนาจได้มาด้วยความสุจริตหรือทุจริตก็ได้ การเมืองเป็นเรื่องของ

อำนาจ หัวใจของการเมือง ก็คือ อำนาจ ผู้ปกครองจะต้องมีอำนาจที่

เหนือกว่าบุคคลอื่น จะต้องรักษาอำนาจเด็ดขาดไว้ให้ได้จึงทำให้คน

อื่นเคารพนับถือ 

ก า ร แ ส ว ง ห า แ ล ะ ใ ช้

อำนาจ 

อำนาจถ้าไม่เกิดจากความสามารถก็เกิดจากการใช้กำลัง วิธีใช้ที่ถูก

หลักคือใช้อย่างรุนแรงอย่างไร้ความปราณีใดๆ แต่ต้องน้อยครั้งที่สุด 

นาจและเสถียรภาพของผู ้ปกครอง จะต้องไม่ถูกแทรกแซงผู ้ที ่มี

อำนาจสูงสุดในแผ่นดิน 

 

  จากตาราง มาเคียวเวลลีเชื ่อมั ่นและฝากความหวังการแก้ไขความขัดแย้งของสังคมไว้ที่

ผู้ปกครองที่มีความรู้ ความสามารถ โดยผู้ปกครองจะต้องรู้จักสร้างภาพลักษณ์ของผู้มีคุณธรรม และ

เลือกปฏิบัติอย่างชาญฉลาด แต่ทั้งหมดถ้าเกิดเหตุการณ์ฉุกเฉินหรือยุคสมัยที่บ้านเมืองระส่ำระสาย 



63 | เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคยีวเวลลี ว่าดว้ยความขัดแย้งทางการเมืองและวธิีแก้ไข  

 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2566. 1(1), 54-68. 

 

ลักษณะการจัดการจะต้องปกครองแบบเด็ดขาด (Absolute Despotism) เพียงอย่างเดียวเท่านั้นจะเป็น

ระบบที่ดีที่สุดในสถานการณ์เช่นนี้ อีกอย่างหนึ่งการรักษาอำนาจรัฐหรือผู้ปกครองให้มั่นคงเป็นสิ่งที่

ผู ้ปกครองจะต้องเรียนรู้ ดังนั้นการปกครองจึงต้องใช้หลายแนวทาง คือ เมื่อถึงคราวลงโทษก็ต้อง

ลงโทษ เมื่อถึงคราวยกย่องให้บำเหน็จรางวัลก็พึงกระทำการใช้อำนาจบังคับ การใช้กลอุบาย การ

เข้มงวดกวดขัน และการประยุกต์ใช้หรอืยกเว้นกฎศลีธรรมบางกรณีก็เป็นสิ่งที่ต้องทำถ้าการกระทำนั้น

จะเป็นช่องทางให้บรรลุเป้าหมาย 

 

ประโยชน์และคุณค่าของแนวคดิเพื่อแก้ไขความขัดแย้ง 

 ผู้เขียนได้ศึกษาแนวคิดของมาเคียวเวลลี พบว่า เขาได้ใช้ชุดแนวคิดการจัดการความขัดแย้ง

ของสังคมด้วยวิธีการที่เด็ดขาดหรือเข้มงวดโดยรัฐหรือผู้นำประเทศ ซึ่งก็ต้องยอมรับว่าเป็นชุดแนวคิด

ทางเลือกหรือเป็นช่องทางหนึ่งช่วยกำจัดปัญหาความขัดแย้งในสังคมได้รวดเร็วขึ้น เพราะถ้าปล่อยให้

ผู้คนอิสระตามใจปรารถนาก็จะมีแต่ความวุ่นวาย เพราะทุกคนจะไม่ยอมฟังซึ่งกันและกัน  อีกทั้งความ

ต้องการของมนุษย์นั้นไม่มทีี่สิ้นสุดและไม่มีเหตุผล จะเบียดเบียนเอาเปรียบกัน และที่สำคัญคนที่มีกำลัง

มากกว่าก็จะได้เปรียบในฐานะที่ส่งเสียงดังมากกว่า ทำให้คนด้อยโอกาสเสียเปรียบและไม่ได้รับการ

เหลียวแล ในสังคมที่เป็นประชาธิปไตยหรือมีระบบกฎหมายที่สมบูรณ์แล้วอาจไม่จำเป็นที่จะใช้แนวคิด

ที่เด็ดขาด ชุดแนวคิดของมาเคียวเวลลีอาจเหมาะสมที่จะนำไปใช้ ในประเทศที่กำลังปรับปรุงหรอืพัฒนา 

ดังจะเห็นได้จากรูปแบบการแก้ไขความขัดแย้งในประเทศไทยในปัจจุบันนี้ แต่แน่นอนว่า ในระยะยาว

การใช้อำนาจเด็ดขาดรุนแรงไม่สามารถนำไปใช้ได้ตลอดไป ก็ต้องปรับใช้ให้สอดคล้องผสมผสานกับ

แนวคิดหรือวิธีการอื่น ๆ เช่น การผ่อนปรนเข้าหากันหรือการผสมผสานประนีประนอมค่อยเป็นคอ่ยไป 

การขอความร่วมมือ (co-operation) แม้กระทั้งการลดความไม่เสมอภาคอาจใช้วิธีหลีกเลี่ยงการแขง่ขัน 

หรอืการจัดสรรผลประโยชน์หรอืการกระจายรายได้ให้ทั่วถึง เป็นต้น 

 ในความเป็นจริงของสังคมโลก ผูเ้ขียนเห็นว่า ยังมีความตอ้งการหรือความโลภของมนุษย์ การ

เอารัดเอาเปรียบ หรอืการฉกฉวยผลประโยชน์ของมนุษย์ปรากฏใหเ้ห็นในทุก ๆ ระบบการปกครอง และ

มีมาทุกยุคทุกสมัย ธรรมชาติของมนุษย์ตามที่มาเคียวเวลลีมีสมมุติฐานนั้นไม่อาจหายไปไหนไม่ว่าจะใช้

ระบบรูปแบบการปกครองใด ๆ ก็ตาม ดังนัน้ การกล่าวอ้างมูลเหตุของความขัดแย้งอาจเป็นข้ออ้างเพื่อ

การก้าวขึ้นสู่อำนาจของกลุ่มคนบางกลุ่มเพื่อการแสวงหาผลประโยชน์ ด้วยเหตุนี้ปัญหาความขัดแย้ง

ของสังคมหรือบ้านเมืองไม่อาจมอบให้ผู้หนึ่งผู้ใดเพียงคนเดียวรับผิดชอบได้ ต้องช่วยกันทุกฝ่าย ไม่

ประเมินสตปิัญญาของคนอื่นว่าต่ำต้อยไร้ความหมาย ต้องรับผิดชอบร่วมกันเพื่อการแก้ไขความขัดแย้ง

ของสังคม กล่าวคือ จำเป็นจะต้องอาศัยวิธีการหรือแนวทางที่หลากหลายมาเป็นเครื่องมือผสมผสาน  

จึงจะทำให้ปัญหาหรือความขัดแย้งวุ่นวายเอารัดเอาเปรียบในสังคมนั้นสูญสลายไปได้หรือปรากฏน้อย

ที่สุด 



เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคียวเวลลี ว่าด้วยความขัดแย้งทางการเมืองและวิธีแก้ไข | 64 
 

Chintasit Academic Journal (Online). 2023. 1(1), 54-68. 
 

แต่ถึงอย่างไรก็ต้องยอมรับว่า แนวคิดการจัดการความขัดแย้งทางสังคมของมาเคียวเวลลีก็ใช่

ว่าจะไร้ประโยชน์เสียทีเดียว เพราะในบางสถานการณ์ก็ยังจำเป็นที่จะต้องใช้แนวคิดดังกล่าวมาใช้

โดยรวมแล้วผู้วจิัยเห็นว่า ชุดแนวคิดการจัดการความขัดแย้งของมาเคียวเวลลีเป็นแนวคิดที่สนับสนุนชน

ช้ันปกครองให้มอีำนาจเด็ดขาด ดังสรุปใจความหลักได้ดังนี้ 

1. ผลประโยชน์ของชาติสำคัญกว่าผลประโยชน์ของปัจเจกชน 

2. ชาติคอืรัฐ รัฐคือผู้นำ การเชื่อฟังผู้นำคือความสงบสุข 

3. ผูน้ำอยู่เหนอือำนาจทั้งปวง เกณฑ์ความถูกต้องดีงานขึน้อยู่กับผูน้ำ 

4. ศาสนาคอืเครื่องมือของรัฐ 

5. เพื่อส่วนรวม ผูน้ำต้องเสียสละ ฉลาดและมีกุศโลบาย 

6. ผูน้ำหรอืรัฐต้องใช้อำนาจอย่างเด็ดขาด เข้มงวดในกฎระเบียบต่อประชาชน 

7. ประชาชนจะลืมความช่ัวของผูน้ำ เมื่อเขาได้ประโยชน์ 

8. ผูน้ำจะต้องเป็นผู้ฉลาด มีสตปิัญญาเป็นเลิศและมีเล่ห์เหลี่ยม 

9. สิทธิและเสรภีาพที่เกินขอบเขตเป็นสาเหตุของความขัดแย้ง 

 จากแนวคิดโดยสรุป ได้มองเห็นภาพว่าแนวคิดดังกล่าวเป็นเครื่องมือเพื่อลดความขัดแย้ง

ภายใต้การปกครองของผู้นำ กล่าวคือ เป็นภาวะของสังคมที่สงบที่ซ่อนความหวาดกลัวและรอคอย

โอกาสในการตอบโต้รัฐ หรือมองในอีกด้านหนึ่ง แนวคิดของมาเคียวเวลลีเป็นแนวคิดเพื่อการกำจัดคน

ที่เห็นต่างไปจากรัฐหรือมาต่อต้านอำนาจรัฐนั่นเอง แต่อย่างไรก็ตาม ข้อดีของการจัดการความขัดแย้ง

ทางสังคมตามแนวคิดทางการเมืองของมาเคียวเวลลี ก็คือ ผู้นำตัดสินใจในการแก้ไขปัญหาได้รวงเร็ว 

เพราะผูน้ำมีอำนาจสูงสุดเด็ดขาดโดยไม่มอีำนาจใด ๆ มาเบียดบังข่มทับหรอืทำให้ผู้นำหวาดหวั่น 

  การพิสูจน์แนวคิดนี้ว่าจะสามารถนำไปใช้ได้จริงหรือไม่ ผู้เขียนขอชี้ให้เห็นว่า รัฐบาลของไทย

ในยุคปัจจุบันนี้กำลังนำแนวคิดของมาเคียวเวลลีมาปฏิบัติใช้ ซึ่งบางคนก็ก่นด่ารัฐบาลว่าแก้ปัญหา

ความขัดแย้งทางสังคมแบบไร้ทิศทางบ้าง ไร้ทฤษฎีบ้าง หรือไร้วุฒิภาวะบ้าง แต่ถ้ามองให้ละเอียดแล้ว

จะเห็นว่ารัฐบาลเกิดขึ้นบนภารกิจเพื่อป้องกันและแก้ไขความขัดแย้งทางสังคม ซึ่งประเทศชาติกำลังอยู่

ในภาวะวิกฤติ คือ ภาวะที่อาจจะเกิดสงครามกลางเมืองระหว่างสีของประชาชน การใช้แนวคิดที่รัฐมี

อำนาจเด็ดขาด รัฐคือผู้ชี้นำสังคมทั้งปวง ไม่ว่าจะเป็นกฎหมาย ความเชื่อแม้กระทั้งความถูกต้องดีงาม 

ดังนั้น ถ้าเอาทฤษฎีของมาเคียวเวลลีมาวางแผ่แล้ว และทำการเปรียบเทียบกับแนวปฏิบัติของรัฐบาล

ไทยปัจจุบัน เราจะเห็นว่ารัฐบาลไม่ได้บริหารประเทศแบบไร้ทฤษฎี ตรงกันข้ามรัฐบาลได้ประยุกต์ใช้

ทฤษฎีของมาเคียวเวลลีเพื่อเป็นทิศทาง และเป้าหมายในการดำเนินกิจกรรมและนโยบาย ดังนั้น จึงไม่

ควรดูแคลนแนวคิดทฤษฎีของมาเคียวเวลลีว่าไม่สามารถนำมาปฏิบัติได้ อย่างน้อยรัฐบาลไทยก็ได้

พิสูจน์ให้เห็นว่า แนวคิดการแก้ไขความขัดแย้งของสังคมในบางสถานการณ์นั้นจำเป็นต้องใช้อำนาจที่

เด็ดขาดและรุนแรง มิเช่นนั้นความเป็นชาติอาจล่มสลายกลายเป็นสงครามกลางเมืองที่ยากต่อการ



65 | เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคยีวเวลลี ว่าดว้ยความขัดแย้งทางการเมืองและวธิีแก้ไข  

 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2566. 1(1), 54-68. 

 

แก้ไข แต่ก็ต้องยืนยันอีกครั้งหนึ่งว่า ผู้เขียนยอมรับความจริงอยู่อย่างหนึ่งว่า แนวคิดของมาเคียวเวลลี

ดังกล่าวไม่สามารถนำไปปฏิบัติได้ในระยะยาว กล่าวคือ เป็นชุดแนวคิดที่ควรนำไปใช้ในสถานการณ์ที่

วิกฤติและจำเป็นในระยะสั้นเท่านั้น เพราะถ้ารัฐนำแนวคิดไปใช้ในระยะยาวก็ย่อมเกิดการขัดแย้งในมิติ

ใหม่ คือ การต่อตา้นรัฐจากประชาชนส่วนใหญ่อย่างหลีกหนีไม่พ้น 

 

สิ่งท่ีต้องพึงระวังในการใช้ชุดแนวคดิของมาเคยีวเวลลี 

  ผู้เขียนเห็นว่า เป็นความจริงโดยธรรมชาติ ไม่ว่าชุดแนวคิดใด ๆ ก็ตามเมื่อนำไปใช้ย่อม

ก่อใหเ้กิดทั้งคุณและโทษ จงึตอ้งอาศัยการประยุกต์และปรับใช้ให้สอดคล้องกับสถานการณ์ เช่น ถ้าเกิด

เหตุการณ์วิกฤตภัยธรรมชาติ หรอืสถานการณ์ที่ก่อใหเ้กิดการสงครามการเมือง เป็นต้น รัฐจำเป็นต้อง

ใช้อำนาจเด็ดขาดกับคนหรือองค์กรอย่างไม่มีข้อยกเว้น แต่ถ้าในสถานการณ์ปกติ การนำแนวคิดของ

มาเคียวเวลลีมาใช้ตอ้งพิจารณาด้วยความรอบคอบ กล่าวคือ  

  ๑. การเชื่อมั่นผู้นำ แนวคิดการเชื่อมั่นหรือยกอำนาจทั้งหมดให้ผู้นำเพียงคนเดียว ถ้าผู้นำที่ดี

และเก่งฉลาด ถือว่าเป็นความโชคดีของประชาชน แต่ถ้าเกิดได้ผู้นำที่ไม่ฉลาดและเชื่อง่าย ถูกชักจูงจาก

คนรอบข้างได้ง่าย ก็จะนำความวบิัติเดอืดร้อนมหันต์มาสู่ประเทศชาติ 

  ๒. ผู้นำกับคุณธรรม ผูน้ำที่ไม่มคีุณธรรมทำให้ง่ายต่อการตัดสินใจ แต่ในทางกลับกันผู้นำที่ไร้

คุณธรรมได้กลับกลายเป็นภาวะที่น่ากลัวหวาดหวั่นของประชาชน เพราะต่างคนต่างไม่รู้ว่าภัยอันตราย

จะมาถึงตนเมื่อใด ซึ่งก็ไม่ต่างอะไรจากคนตาบอดที่ยิงปืนขึน้ฟ้าเล่นตามอำเภอใจ 

  ดังนั้น ผูเ้ขียนเห็นว่า ปัญหาหลักสำหรับแนวคิดของมาเคียวเวลลี ไม่ใช่อยู่ที่เป้าหมาย แต่อยู่ที่ 

วิธีการปฏิบัติหรือการดำเนินการ เพราะใช้อำนาจเผด็จการรุนแรง มีการละเมิดสิทธิและเสรีภาพส่วน

บุคคลสูง ความเป็นผู้มีอิสรเสรีทางด้านสติปัญญาความสามารถค่อนข้างมีอย่างขีดจำกัด อีกทั้ งยัง

ละเลยไม่เห็นคุณค่าทางศีลธรรมอีกด้วย มีการตีค่าความรัก ความดีงาม ความซื่อสัตย์สุจริตว่าเป็นแค่

มายาหวังผลประโยชน์เท่านั้น จึงจัดได้ว่าเป็นระบบที่ไม่ส่งเสริมสายใยของความผูกพันของคนในสงัคม 

ถึงแม้จะอ้างเพื่อความอยู่รอดของชาติบ้านเมืองหรอืเพื่อส่วนรวมก็ตามที 

 โดยพื้นฐานของแนวคิดแล้ว ผู้เขียนพบว่า แนวคิดมุ่งเป้าไปที่การสร้างความสงบสุขแก่สังคม

ด้วยระบบการปกครองที่ผูกโยงกับความมั่นคงทางอำนาจของรัฐ ซึ่งบทบาทหน้าที่ของรัฐนั้นมีวิธีการ

การดำเนินการที่แตกต่างจากความคิดตามหลักการทางศาสนา ดังนั้น การแก้ปัญหาความขัดแย้งของ

สังคมจึงปรากฏรูปแบบของความเด็ดขาด มีการใช้ความรุนแรงเพื่อให้รัฐมั่นคงปลอดภัย ผู้เขียนเห็นว่า 

แนวคิดเช่นนี้อาจดูฝืนธรรมชาติของมนุษย์ เพราะการที่จะให้คนเป็นจำนวนมากคิดและกระทำหรือให้

ชอบเหมือน ๆ กันเป็นการยากยิ่ง อาจจะกระทำหรือบงการผู้คนได้ระยะเวลาหนึ่งเท่านั้ น แต่ในระยะ

ยาวผู้คนจะต่อสู้หรอืโหยหาอิสรภาพ ความเป็นจริงมนุษย์มีความตอ้งการที่หลากหลาย ไม่มีความเสมอ



เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคียวเวลลี ว่าด้วยความขัดแย้งทางการเมืองและวิธีแก้ไข | 66 
 

Chintasit Academic Journal (Online). 2023. 1(1), 54-68. 
 

ภาคกันหรือเท่าเทียมกันได้โดยธรรมชาติเป็นพื้นฐาน ไม่อาจทำให้ทุกคนมีเท่ากันหรือพอใจเหมือน ๆ 

กันได้ ทางออกที่ดทีี่สุดคือทางสายกลาง เพื่อรองรับให้เป็นไปตามธรรมชาติของมนุษย์จึงไม่ควรบริหาร

สุดโต่งหรือเลือกเน้นปกครองหนักไปทางใดทางหนึ่ง ถ้าเน้นคุณธรรมสุดโต่งบ้านเมื องก็อ่อนแอใน

สายตาข้าศกึ  แต่ถ้าปกครองแบบเด็ดขาดโหดเหี้ยม วิธีชีวติของสังคมก็จะมคีวามตงึเครียดกดดันอึดอัด

ในสายตาประชาชน   

ดังนั้น ผู้นำจะต้องเป็นคณะผู้บริหารที่คอยถ่วงดุลอำนาจ  มีคุณธรรมจริยธรรมประกอบเป็น

การบริหารที่ต้องอาศัยทั ้งหลักนิติศาสตร์ รัฐศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปรับใช้เพื ่อให้เป็นไปและ

สอดคล้องกับวิถีชีวติในโลกของความเป็นจรงิที่สอดคล้องกับสถานการณ์ปัจจุบัน 

 

สรุปวิธีแก้ปัญหาความขัดแย้งทางสังคมตามแนวคดิของมาเคยีวเวลลี 

การแก้ปัญหาความขัดแย้งทางสังคมตามแนวคิดของมาเคียวเวลลี  คือ การแก้ไขด้วยระบบ

การเมืองการปกครองเท่านั้น คือ เน้นการปฏิบัติตามกฎหมายกฎระเบียบภายใต้การชี้นำของผู้นำ

ประเทศ ด้วยมีสมมติฐานที่เชื่อว่า คนเราโดยธรรมชาติเป็นคนเลว คือเต็มไปด้วยตัณหาและความ

ทะเยอทะยาน มีการแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัว ซึ่งเป็นเหตุให้สังคมนำไปสู่ความขัดแย้ง เมื่อมนุษย์มี

ความตอ้งการที่หลากหลายก็ย่อมขัดแย้งกันไม่จบไม่สิ้น เขาจึงเห็นว่า อำนาจการปกครอง จงึเป็นกลไก

สำคัญในการบริหารจัดการหรือควบคุมสังคมไม่ให้เกิดความวุ่นวาย มาเคียวเวลลีจึงเน้นแยกแยะและ

ออกแบบมนุษย์ที่ควรจะเป็นหรือควรมีชีวิตในสังคม เขาแยกแยะระหว่างอุดมคติกับเงื่อนไขทางการ

ปฏิบัติทางการเมือง การมีศีลธรรมส่วนบุคคลย่อมขึ้นอยู่กับความมั่นคงปลอดภัยของรัฐ รัฐจึงเป็น

เครื่องมือที่ทำให้มนุษย์บรรลุความมั่นคงปลอดภัยและการกินดีอยู่ดี รัฐจึงต้องรู้จักวิธีที่จะทำอะไรโดย

ปราศจากศีลธรรมได้เพื่อประโยชน์ของส่วนรวม เนื่องจากเป้าหมายสูงสุดของการเมืองย่อมได้แก่สิ่ งที่

กล่าวมานั่นเอง แต่อย่างไรก็ตาม แนวคิดดังกล่าวทำให้เกิดภาพลักษณ์ของความเป็นชาติหรือชาตินยิม

หรอืความเป็นสังคมที่เป็นหนึ่งเดียว ทั้งนีเ้พราะระบบอำนาจได้รวมศูนย์เด็ดขาดสุดโต่งไว้ที่ส่วนบน โดย

มองผลประโยชน์ของคนส่วนใหญ่ คือ ชาติเป็นหลัก ไม่สนใจกระบวนการขั้นตอนการปฏิบัติว่าจะ

ถูกต้องชอบธรรมหรือไม่ ขอให้เป้าหมายคือความมั่นคงของชาติหรือรัฐสำเร็จผลเป็นใช้ได้ แนวคิด

ดังกล่าวได้ทำให้เกิดนโยบายรวดเร็ว รัฐมีอำนาจสูงสุดและไม่อยู่ภายใต้อำนาจอิทธิพลใด ๆ  แม้แต่

ศาสนากับการเมอืงก็ต้องแยกจากกัน เพราะมีเป้าหมายคนละเป้าหมาย 

แนวคิดของมาเคียวเวลลีเกิดจากสมมุติฐานที่ว่า มนุษย์เราตามธรรมชาติแล้วเป็นคนเลว มี

ตัณหา และความทะเยอทะยานไม่จบสิ้น อีกทั้งสิทธิและเสรีภาพของคนจำนวนมากนำมาซึ่งปัญหา

ความยุ่งยากวุ่นวายในสังคม ดังนั้น ผู้นำต้องรู้จักใช้ทั้งความเด็ดขาดโหดเหี้ยม และต้องรู้จักใช้ความ

เมตตาโอบอ้อมอารี กล่าวคือ ต้องรู้จักปรับตัวไปตามสถานการณ์ดุจสิงโตและสุนัขจิ้งจอก  ดังนั้น แนว

ปฏิบัติทางการเมืองของผูน้ำไม่จำเป็นต้องมีสาระทางด้านศีลธรรมเข้ามาเกี่ยวข้อง ทฤษฎีการเมืองเป็น



67 | เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคยีวเวลลี ว่าดว้ยความขัดแย้งทางการเมืองและวธิีแก้ไข  

 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2566. 1(1), 54-68. 

 

หลักการและวิธีการใดๆ ก็ได้ เพื่อให้บรรลุเป้าหมายความสำเร็จทางสังคม เมื่อรัฐมีอำนาจที่เด็ดขาด

เช่นนี้ก็ย่อมควบคุมสังคมไม่ให้ทะเลาะหรือขัดแย้งกันได้ ย่อมสามารถที่จะชี้นำสังคมให้ไปในทิศทาง

เดียวกัน 

 บทสรุป คือ ความขัดแย้งของสังคมเกิดจากการขาดประสิทธิภาพในการปกครองของผู้นำ 

สังคมจะวุ่นวาย ขัดแย้ง สงบสุข หรือเป็นระเบียบเรียบร้อยขึ้นอยู่กับวิธีการปกครองของผู้นำประเทศ 

มาเคียวเวลลีมสีมมุตฐิานว่าสาเหตุของความขัดแย้งมาจากมนุษย์ช่ัวร้าย เป็นคนบาปหนา โลภมากและ

เห็นแก่ตัวโดยธรรมชาติ เป็นคนอกตัญญู เปลี่ยนใจง่าย โกหกหลอกลวง แข่งขันและแย่งชิงกัน

ตลอดเวลา เต็มไปด้วยตัณหา ความทะเยอทะยาน และยังเชื่อว่าเมื่อมนุษย์สนใจแต่เรื่องผลประโยชน์

ส่วนตัว จะไม่มีสิ่งใดที่สามารถสร้างความเพียงพอให้กับคนได้ เพราะความกระหายของมนุษย์เป็นสิ่งที่

ไม่รู้จักอิ่ม อำนาจรัฐที่เข้มแข็งเท่านั้นจึงจะควบคุมความชั่วร้ายของมนุษย์ได้ ความมั่นคงของรัฐจะ

เกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อรัฐมีอำนาจที่เด็ดขาด การใช้อำนาจบังคับ การใช้กลอุบาย การเข้มงวดกวดขัน เป็น

สิ่งที่จำเป็นจะต้องนำมาใช้เพื่อเป็นเครื่องมือให้บรรลุเป้าหมายอันยิ่งใหญ่ คือความสงบสันติของ

บ้านเมือง  มาเคียวเวลลีจึงเสนอแนวคิดการทำใหส้ังคมสงบสุขว่าต้องเริ่มต้นที่ระบบปกครองบ้านเมือง

ที่เข้มแข็ง คือ การมุ่งไปที่การสร้างความมั่นคงใหก้ับรัฐและประชาชน ชาติก็คือรัฐ รัฐคือเป้าหมายหลัก 

ดังนั ้นจะต้องไม่มีอำนาจใดอยู ่เหนือรัฐ รัฐมีอำนาจเหนือสิ่งทั ้งปวง อำนาจและเสถียรภาพของ

ผู้ปกครองจะต้องไม่ถูกแทรกแซง ผู้ปกครองต้องไม่ทำตัวให้เป็นที่น่ารัก ต้องทำตัวให้เป็นที่น่ากลัวน่า

เกรงขามดุจราชสีห์ และต้องรู้จักเลือกใช้ความเมตตากับความเด็ดขาดดุจสุนัขจิ้งจอกที่ฉลาดว่องไว 

 

 

เอกสารอ้างอิง 

กวี  ศริวรรณ. (2530). 20 ความคิดทางการเมอืง. กรุงเทพมหานคร :บริษัทสยามบรรณ จำกัด. 

จุมพล หนมิพานิช. “ความหมาย ขอบข่าย และความสัมพันธ์ระหว่างรัฐศาสตร์กับศาสตร์อื่น” 

  เอกสารการสอนชุดวิชาหลักและวธิีการศกึษาทางรัฐศาสตร์. นนทบุรี: สำนักพิมพ ์

  มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 2536. 

ถาวร สุขากันยา. (2532). “องค์อธิปัตย์กับสังคมการเมือง”. เอกสารการสอนชุดวิชา ปรัชญาการเมือง 

หน่วยที่ 6 – 11. นนทบุรี: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

ทินพันธ์ นาคะตะ. (2541). นักคิดผู้ยิ ่งใหญ่ ปรัชญาและทฤษฎีการเมือง . กรุงเทพมหานคร: สหาย

บล็อก. 

ประมวล รุจนเสร.ี (2547). การใชอ้ำนาจเป็นธรรมชาติของมนุษย์. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพัฒนาพลัง

แผ่นดิน. 

ประยงค์ สุวรรณบุพผา. (2541). รัฐปรัชญา แนวคิดตะวันออก-ตะวันตก Political Philosophy 



เรื่อง  วิเคราะห์ปรัชญาการเมืองของนิโคโล มาเคียวเวลลี ว่าด้วยความขัดแย้งทางการเมืองและวิธีแก้ไข | 68 
 

Chintasit Academic Journal (Online). 2023. 1(1), 54-68. 
 

  Eastern and Western though. กรุงเทพมหานคร:โอ.เอส พริน้ติง้ เฮาส์. 

ปานทิพย์ ศุภนคร และคณะ. (2545). ปรัชญาเบือ้งตน้. (พิมพ์ครั้งที่ 14). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์

มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. ปรัชญาการเมอืง. พิมพ์ครั้งที่ 6. นนทบุรี: สำนักพิมพ์สุโขทัยธรรมาธิ

ราช. 2534. 

สุขุม นวลสกุล และคณะ. (2539). ทฤษฎีการเมืองและจริยธรรม. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์

มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

สุลักษณ์ ศิวรักษ์  เรียบเรียง. (2520). นักปรัชญาการเมืองฝรั่ง. (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: 

สำนักพิมพ์ไทยวัฒนาพานิช. 

สมบัติ จันทรวงศ์ บรรณาธิการ. (2526). ปรัชญาการเมืองสมัยใหม่. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: 

 สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

Max Lerner. (1950). The Prince and the Discourses by Niccolo Machiavelli . translated by Luigi Ricci 

 and  revised by E.R.P. Vincent New York : London House. 

Machiavelli. (1979). The Price George Bull Tr. New york: Penguin Book. 

Nicolo Machiavelli.  ( 1979 ) .  The Art of War.  in The Portable Machiavelli.  trans.  Eds.  With critical 

introd. Peter Bondanella and Mark Musa  New York: Penguin. 

Paul W. Taylor. ed.. (1968). Problem of Moral Philosophy.  California : Dickenson. 

Peter A. Angeles. (1981). Dictionary of Philosophy. New York : Harper Row. 

Sun Tzu. The Art of War. Trans. Introd. Samuel B. Griffith. 


