
ภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของเชยีงใหม่: บทบาทของพระเจ้าติโลกราช 

BUDDHIST CULTURAL LANDSCAPE OF CHIANGMAI : THE ROLE OF KING 

TILOKARAJ 

 

วรรณิดา ธีระทัศนานันต์ , หลี่ ฉ้านซง 

Wannida Teeratusananan, Li Cansong 

มหาวิทยาลัยครุศาสตร์ยูนนาน 

Yunnan Normal University 

*Corresponding author, e-mail: faiy.confidant@gmail.com  

 Received: 24 August 2025, Revivsed: 31 August 2025, Accepted: 8 September 2025 

 

 

บทคัดย่อ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาบทบาทของพระเจ้าติโลกราช (พ.ศ. 1984-2030) ในการ

สร้างภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาในเมอืงเชียงใหม่ ซึ่งส่งผลต่อการพัฒนาอาณาจักรล้านนา

ให้เป็นศูนย์กลางทางศาสนาและวัฒนธรรมที่สำคัญในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ รัชสมัยของพระ

เจา้ติโลกราชถือเป็นยุคทองของล้านนา ที่มคีวามเจริญรุ่งเรอืงทั้งด้านการเมือง เศรษฐกิจ ศาสนา และ

วัฒนธรรม ผลการศึกษาพบว่า พระเจ้าติโลกราชทรงมีบทบาทสำคัญในการสร้างและพัฒนาภูมิทัศน์

วัฒนธรรมผ่านหลายมิติ ได้แก่ การสรา้งและขยายวัดสำคัญ โดยเฉพาะการบูรณะต่อเติมเจดีย์หลวงให้

สำเร็จด้วยขนาดสูง 45 วา และการสร้างวัดมหาโพธาราม วัดราชมณเฑียร วัดป่าตาล และวัดป่าแดง

มหาวิหาร การปฏิรูปพระพุทธศาสนาโดยการสนับสนุนนิกายสีหลและการจัดสังคายนาพระไตรปิฎก

ครั้งสำคัญของล้านนาที่วัดมหาโพธารามในปี พ.ศ. 2020 รวมทั้งการสร้างระบบการศึกษาพระปริยัติ

ธรรมที่เป็นมาตรฐานทั่วอาณาจักร การสรา้งภูมทิัศน์วัฒนธรรมในรัชสมัยของพระองค์ไม่เพียงเป็นการ

แสดงความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา แต่ยังเป็นยุทธศาสตร์ทางการเมืองในการสร้างความชอบธรรม

และเอกภาพของอาณาจักรล้านนา การวางผังเมืองที่มีวัดกระจายตัวตามทิศทางต่างๆ สร้างเครือข่าย

ทางศาสนาที่เชื่อมโยงชุมชน และเป็นศูนย์กลางการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมและเศรษฐกิจ รูปแบบ

สถาปัตยกรรมที่พัฒนาขึ้นในสมัยนี้ โดยเฉพาะการออกแบบเจดีย์แบบล้านนาและการตกแต่งด้วย

ลวดลายปูนปั้น กลายเป็นเอกลักษณ์และต้นแบบที่มีอิทธิพลต่อการพัฒนาในยุคต่อมา การใช้ภาษา

ธรรมล้านนาในการจารึกและบันทึกคัมภีร์ทางพุทธศาสนายังส่งผลให้เกิดวรรณกรรมทางศาสนาที่เป็น

มรดกทางวัฒนธรรมที่สำคัญ ภูมทิัศน์วัฒนธรรมที่พระเจ้าติโลกราชทรงสร้างไว้ยังคงมีความหมายและ

คุณค่าต่อชุมชนเชียงใหม่ในปัจจุบัน วัดเจดีย์หลวงและวัดพระสิงห์ยังคงเป็นศูนย์กลางทางจิตวิญญาณ



ภู มิ ทั ศ น์ วั ฒ น ธ ร ร ม ท า ง พ ร ะ พุ ท ธ ศ า ส น า ข อ ง เ ชี ย ง ใ ห ม่ ฯ | 148 

 

Chintasit Academic Journal (Online). 2025. 3(3), 146-162. 
 

และสถานที่จัดงานประเพณีสำคัญ การศึกษานี้แสดงให้เห็นถึงความสำเร็จของการสร้างภูมิทัศน์

วัฒนธรรมที่ยั่งยืน และเป็นแนวทางสำคัญในการอนุรักษ์มรดกทางวัฒนธรรมและการวางแผนพัฒนา

เมืองที่คำนึงถึงอัตลักษณ์ทางศาสนาและวัฒนธรรม 

คำสำคัญ: ภูมทิัศน์วัฒนธรรม, พระเจา้ติโลกราช, พระพุทธศาสนาลา้นนา 

 

Abstract  

 This research aims to study the role of King Tilokaraj (1441-1487 CE) in creating the Buddhist 

cultural landscape in Chiang Mai, which significantly influenced the development of the Lanna 

Kingdom as a major religious and cultural center in Southeast Asia. The reign of King Tilokaraj is 

considered the golden age of Lanna, marked by prosperity in politics, economy, religion, and culture. 

The findings reveal that King Tilokaraj played a crucial role in creating and developing the cultural 

landscape through multiple dimensions, including the construction and expansion of important 

temples, particularly the completion of Wat Chedi Luang with a height of 45 wa, and the 

establishment of Wat Maha Bodharama, Wat Ratchamontian, Wat Pa Tal, and Wat Pa Daeng Maha 

Vihara. His religious reforms included supporting the Sinhala sect and organizing a significant 

Buddhist Council at Wat Maha Bodharama in 1477 CE, as well as establishing a standardized Pali 

education system throughout the kingdom. The creation of the cultural landscape during his reign 

was not merely an expression of Buddhist devotion, but also a political strategy to establish 

legitimacy and unity within the Lanna Kingdom. The urban planning with temples distributed in 

various directions created a religious network that connected communities and served as centers for 

cultural and economic exchange. The architectural styles developed during this period, particularly 

the Lanna-style chedi design and stucco decorative patterns, became distinctive characteristics and 

prototypes that influenced subsequent developments. The use of the Lanna Dhamma script for 

inscriptions and recording Buddhist scriptures resulted in significant religious literature that constitutes 

an important cultural heritage. The cultural landscape created by King Tilokaraj continues to hold 

meaning and value for the Chiang Mai community today. Wat Chedi Luang and Wat Phra Singh 

remain important spiritual centers and venues for significant traditional ceremonies. This study 

demonstrates the success of creating a sustainable cultural landscape and provides important 

guidelines for cultural heritage conservation and urban development planning that considers religious 

and cultural identity. 

Keywords: Cultural Landscape, King Tilokaraj, Lanna Buddhism  



149 | ภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของเชียงใหม่ฯ 
 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2568. 3(3), 146-162. 
 

บทนำ 

 เมืองเชียงใหม่ได้รับการสถาปนาขึ้นในปี พ.ศ. 1839 โดยพญามังราย ปฐมกษัตริย์แห่งราชวงศ์  

มังราย ซึ่งพระองค์ได้ทรงเชิญพญางำเมืองแห่งพะเยาและพ่อขุนรามคำแหงแห่งสุโขทัยมาร่วมปรึกษา 

หารือเกี ่ยวกับการสร้างเมือง พระองค์ทรงสถาปนาเมืองแห่งใหม่นี ้ให้ชื ่อว่า “นพบุรีศรีนครพิงค์

เชียงใหม่” บริเวณที่ราบลุ่มแม่น้ำปิงตอนเหนือของเวียงกุมกามเชิงดอยสุเทพ ซึ่งเป็นบริเวณที่มีชัยภูมิ

เหมาะแก่การสร้างราชธานีและเป็นศูนย์กลางของอาณาจักรล้านนา (สรัสวดี อ๋องสกุล, 2553) อย่างไร

ก็ตาม การสร้างภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาที่สำคัญที่สุดของเชียงใหม่  เกิดขึ้นในรัชสมัย

ของพระเจ้าติโลกราช (พ.ศ. 1984-2030) ซึ่งพระองค์ทรงครองราชย์เป็นระยะเวลา 46 ปี ตามที่

ปรากฏในจารึกหลักที่ 1 วัดพระเจดีย์หลวงเชียงใหม่นัน้ พระองค์ทรงมีบทบาทสำคัญในการพัฒนาเมือง

เชียงใหม่ให้เป็นศูนย์กลางทางพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมของอาณาจักรล้านนา โดยพระองค์ทรง

เลื่อมใสในพระพุทธศาสนา ทรงทำนุบำรุงและเผยแพร่พระพุทธศาสนาด้วยพระราชศรัทธา พระองค์ยัง

ทรงสรา้งและบูรณะวัดวาอารามสำคัญหลายแห่ง ทรงเนน้การศึกษาภาษาบาลีและการปฏิบัติตามหลัก

พระธรรมวินัย ทรงส่งเสริมการศึกษาเล่าเรียนพระปริยัติธรรมทรงยกย่องพระภิกษุที่มีความรู้แตกฉาน

ในพระไตรปิฎก และทรงเชิญพระสงฆ์จากลังกามาเผยแผ่พระพุทธศาสนาเถรวาท การสร้างสรรค์

ผลงานทางสถาปัตยกรรมและศลิปกรรมในรัชสมัยของพระเจ้าติโลกราชไม่เพียงแต่เป็นการแสดงความ

เลื่อมใสในพระพุทธศาสนา แต่ยังเป็นการสรา้งเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมและศาสนายังเป็นเครื่องมือใน

การสร้างและธำรงความสงบสุขและสมดุลของสังคม ภูมิทัศน์วัฒนธรรมที่เกิดขึ้นในช่วงนี้จึงสะท้อน

ความสัมพันธ์อันซับซ้อนระหว่างอำนาจทางการเมือง ความเชื ่อทางศาสนา และอัตลักษณ์ทา ง

วัฒนธรรมของสังคมล้านนา การสถาปนาเชียงใหม่เป็นศูนย์กลางของอาณาจักรล้านนาในรัชสมัยของ

พระเจ้าติโลกราชได้หล่อหลอมให้เมืองแห่งนี้กลายเป็นศูนย์กลางอำนาจที่มีอิทธิพลทางการเมือง 

เศรษฐกิจ และวัฒนธรรมครอบคลุมทั้งภูมิภาคล้านนาและดินแดนใกล้เคียง โดยเฉพาะในด้านการเป็น

ศูนย์กลางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเถรวาทในภูมิภาคนี้ 

ภูมิทัศน์วัฒนธรรม (Cultural Landscape) หมายถึง พื้นที่ที่มนุษย์ได้ปรับปรุงและจัดการเพื่อให้

สอดคล้องกับวิถีชีวติ ค่านยิม และความเช่ือของชุมชน (นวรัฐ โอศิริ, 2551) ในบริบทของพระพุทธ 

ศาสนา ภูมิทัศน์วัฒนธรรมประกอบด้วยการจัดวางวัดวาอาราม สถูปเจดีย์ และสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ที่

สะท้อนแนวคิดทางพุทธศาสนาและการปฏิบัติทางศาสนาของชุมชน (เกรียงไกร เกิดศิริ , 2551) 

การศกึษาภูมิทัศน์วัฒนธรรมจึงเป็นการทำความเข้าใจความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสภาพแวดล้อมที่

ถูกสร้างขึ้นเพื่อตอบสนองต่อความต้องการทางจิตวิญญาณและสังคม (พรรณงาม ชพานนท์ , 2526) 

แนวคิดภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนามีรากฐานมาจากหลักคำสอนเรื่องการสร้างสภาพ 

แวดล้อมที่เอือ้ต่อการปฏิบัติธรรม ตามที่ปรากฏในพระไตรปิฎก การจัดการพืน้ที่ใหเ้กิดความสงบร่มรืน่  



ภู มิ ทั ศ น์ วั ฒ น ธ ร ร ม ท า ง พ ร ะ พุ ท ธ ศ า ส น า ข อ ง เ ชี ย ง ใ ห ม่ ฯ | 150 

 

Chintasit Academic Journal (Online). 2025. 3(3), 146-162. 
 

และเหมาะสมต่อการทำสมาธิและศึกษาธรรมะเป็นหลักการสำคัญ การใช้สัญลักษณ์ทางพุทธศาสนา 

เช่น ดอกบัว สถูปและรูปแบบสถาปัตยกรรมที่สะท้อนจักรวาลวิทยาพุทธ ช่วยสร้างบรรยากาศที่เอื้อต่อ

การเข้าถึงหลักธรรม (มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2550) การสร้างภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา

ยังทำหน้าที่เป็นสื่อทางสังคมที่สะท้อนค่านิยม อัตลักษณ์ และโครงสร้างทางสังคมของชุมชน การให้

ความสำคัญกับการสรา้งเจดยี์และวหิารขนาดใหญ่แสดงให้เห็นถึงการจัดลำดับความสำคัญของสังคมที่

เน้นการสั่งสมบุญกุศลและการแสดงความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา ขณะ เดียวกัน สถานที่เหล่านี้ก็

ทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางทางสังคมที่เชื่อมโยงผู้คนจากหลากหลายชนชั้นและอาชีพ การจัดพิธีกรรมทาง

ศาสนาและประเพณีต่างๆ รอบพืน้ที่ศักดิ์สิทธิ์เหล่านีช่้วยเสริมสร้างความสามัคคีและเอกลักษณ์ร่วมกัน

ของชุมชน อีกทั้งยังเป็นกลไกสำคัญในการถ่ายทอดค่านยิมและความเช่ือจากรุ่นสู่รุ่น 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์บทบาทของพระเจ้าติโลกราชในการสร้างภูมิทัศน์

วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาในเมืองเชียงใหม่ ผ่านการศึกษาการวางผังเมือง การสร้างวัดวาอาราม

สำคัญ และการพัฒนารูปแบบสถาปัตยกรรมล้านนาที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตัว การศึกษานี้จะช่วยให้

เข้าใจถึงกระบวนการสร้างพื้นที่ทางศาสนาที่สะท้อนอำนาจทางการเมืองและความเชื่อทางวัฒนธรรม 

รวมทั้งอิทธิพลของแนวคิดการพัฒนาเมืองในสมัยนั้นที่ยังคงปรากฏในภูมิทัศน์วัฒนธรรมของเชียงใหม่

ในปัจจุบัน ผลการศึกษานี้จะเป็นประโยชน์ต่อการทำความเข้าใจประวัติศาสตร์ท้องถิ่น การอนุรักษ์

มรดกทางวัฒนธรรม และการวางแผนพัฒนาเมอืงที่คำนึงถึงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมและศาสนา 

1. วิวัฒนาการทางประวัติศาสตร์ของเมืองเชียงใหม่ในฐานะศูนย์กลางล้านนา 

 1.1 การสถาปนาและพัฒนาการของอาณาจักรล้านนา 

 อาณาจักรล้านนาถือเป็นหนึ่งในอาณาจักรที่สำคัญที่สุดในประวัติศาสตร์ไทย โดยมีพัฒนาการ

อย่างต่อเนื่อง อาณาจักรล้านนาได้รับการสถาปนาขึ้นในปี พ.ศ. 1839 โดยพญามังราย การก่อตั ้ง

อาณาจักรแห่งนี้เกิดจากวิสัยทัศน์อันยิ่งใหญ่ของพระองค์ ซึ่งเป็นกษัตริย์องค์สุดท้ายของราชวงศ์

ลวจังกราชแห่งหิรัญนครเงินยาง พระองค์ทรงมีความปรารถนาที่จะสร้างอาณาจักรให้ยิ่งใหญ่ การ

ดำเนินการของพระองค์แสดงถึงยุทธศาสตร์ที่เป็นระบบ เริ่มจากการสร้างเมืองใหม่หลายแห่ง ได้แก่ 

เชียงราย เมืองฝาง และเวียงกุมกาม เพื่อเป็นฐานในการขยายอำนาจ จุดเปลี่ยนสำคัญเกิดขึ้นเมื่อ

พญามังรายสามารถพิชิตอาณาจักรหริภุญชัย โดยใช้กลยุทธ์การส่งไส้ศึกเข้าไปยุยงให้เกิดความ

แตกแยกภายใน การพิชิตอาณาจักรที่เจริญรุ่งเรืองมายาวนานนี้ ทำให้พระองค์ควบคุมดินแดนกว้าง

ใหญ่ตั้งแต่ลุ่มน้ำโขงทางเหนือจนถึงลุ่มแม่น้ำปิงทางใต้ หลังจากรวบรวมดินแดนได้สำเร็จ พญามังราย

ทรงสรา้งราชธานีใหม่ คือ “นพบุรีศรีนครพิงค์เชยีงใหม่” โดยเลือกที่ตัง้ระหว่างที่ราบลุ่มแม่น้ำปิงกับเชิง

ดอยสุเทพ ซึ่งมีข้อได้เปรียบทั้งด้านยุทธศาสตร์ การป้องกัน การค้า และการเกษตร การตัดสินใจนี้

แสดงถึงความเข้าใจด้านภูมิศาสตร์และการวางแผนระยะยาว ระบบการปกครองในยุคแรกมีลักษณะ

การแบ่งหน้าที่ที่ชัดเจน โดยเชียงใหม่ทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางการเมือง ลำพูนเป็นศูนย์กลางทางศาสนา 



151 | ภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของเชียงใหม่ฯ 
 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2568. 3(3), 146-162. 
 

และเชียงรายเป็นศูนย์กลางการป้องกันทางตอนเหนือ การจัดระบบนี้สะท้อนความเข้าใจในการบริหาร

จัดการดินแดนกว้างใหญ่และการรักษาสมดุลระหว่างพื้นที่ต่างๆ พญามังรายไม่เพียงเป็นนักรบ แต่ยัง

เป็นนักพัฒนาที่มีวสิัยทัศน์ การสรา้งโครงสร้างพื้นฐาน เช่น ตลาด สะพาน เหมอืงฝาย และทำนบกั้นน้ำ

ยาว 30 กิโลเมตร ถือเป็นชลประทานครั้งแรกของชนชาติไทย นอกจากนี้ยังทรงตรา “กฎหมายมังราย

ศาสตร์” ซึ่งเป็นกฎหมายลายลักษณ์อักษรฉบับแรกในประวัติศาสตร์ไทย และประดิษฐ์ “อักษรไทย

ยวน” ที่กลายเป็นอักษรคำเมืองของชาวเหนือ การสร้างรากฐานทางศาสนาก็เป็นส่วนสำคัญ โดย

พระองค์ทรงสร้างเจดีย์กู่คำ วัดกานโถม พร้อมทั้งส่งเสริมพระพุทธศาสนาให้เป็นเครื่องมือสร้างความ

เป็นเอกภาพ ความสัมพันธ์กับอาณาจักรข้างเคียง โดยเฉพาะพันธมิตรระหว่างพญามังราย พ่อขุน

รามคำแหง และพญางำเมือง ไม่เพียงเป็นมติรภาพ แต่ยังเป็นยุทธศาสตร์ร่วมกันต่อต้านภัยคุกคามจาก

มองโกล มรดกของการสถาปนาอาณาจักรล้านนาประกอบด้วยระบบการปกครองที่มีประสิทธิภาพ 

โครงสร้างพื ้นฐานที ่แข็งแกร่ง ระบบกฎหมายและการเขียน รากฐานทางศาสนา และเครือข่าย

ความสัมพันธ์ระหว่างประเทศ องค์ประกอบเหล่านี ้กลายเป็นรากฐานที่ทำให้อาณาจักรสามารถ

เจริญรุง่เรอืงและสืบทอดต่อมาเป็นระยะเวลายาวนาน  

  1.2 พระพุทธศาสนาในล้านนาสมัยพระเจ้าติโลกราช 

 พระเจา้ติโลกราช (พ.ศ. 1984-2030) ทรงเป็นกษัตรยิ์ล้านนาลำดับที่ 9 เป็นโอรสของพญาสาม

ฝั่งแกน และเป็นกษัตริย์ที่มีความยิ่งใหญ่ที่สุดแห่งหนึ่งในประวัติศาสตร์ล้านนา ในด้านพระพุทธศาสนา 

พระเจา้ติโลกราชทรงมีบทบาทสำคัญในการพัฒนาและปฏิรูปพระพุทธศาสนาให้เจริญรุ่งเรอืง พระองค์

ทรงเลื่อมใสและทำนุบำรุงพระพุทธศาสนานิกายสีหล โดยพระองค์ทรงอาราธนาพระมหาเมธังกร 

พระภิกษุนิกายสีหลจากเมืองลำพูนมาจำพรรษาที่วัดราชมณเฑียร และทรงสถาปนาให้เป็นพระมหา

สวามี และพระองค์ทรงออกผนวชชั่วคราว ณ วัดป่าแดงมหาวิหารอีกด้วย การสนับสนุนคณะสงฆ์

นิกายสีหลทำให้พระพุทธศาสนาลังกาวงศ์ใหม่เจริญรุ่งเรืองอย่างมาก นิกายสีหลเน้นการศึกษาภาษา

บาลีและการปฏิบัติพระธรรมวินัยที่ถูกต้อง ทำให้การศึกษาเล่าเรียนด้านปริยัติธรรมเจริญสูง พระภิกษุ

ในสมัยพระเจ้าติโลกราชมีความเชี่ยวชาญในภาษาบาลีและพระไตรปิฎก และศึกษาปริยัติธรรมอย่าง

ละเอียดลึกซึ้ง พระภิกษุที่มีชื่อเสียงในสมัยนั้น เช่น พระธรรมทิน พระญาณกิตติเถระ และพระสิริมัง

คลาจารย์ ในปี พ.ศ. 2020 พระเจ้าติโลกราชทรงโปรดเกล้าให้มีการทำสังคายนาพระไตรปิฎกขึ้นที่วัด

มหาโพธาราม (วัดเจ็ดยอด) ใช้เวลา 1 ปีจึงสำเร็จ นับเป็นการสังคายนาครั้งสำคัญในประวัติศาสตร์

ล้านนา  การสังคายนาครัง้สำคัญในประวัติศาสตร์ล้านนา”   และถือเป็นหลักปฏิบัติของพระสงฆ์นิกาย

ต่างๆ ในล้านนาสืบมา พระองค์ทรงสร้างวัดสำคัญหลายแห่ง เช่น วัดมหาโพธาราม วัดราชมณเฑียร 

วัดป่าตาล วัดป่าแดงมหาวิหาร และทรงต่อเติมเจดีย์หลวงใหส้ำเร็จ รวมทั้งอัญเชญิพระแก้วมรกตจาก

เมืองลำปางมาประดิษฐานไว้ที่เจดีย์หลวง การพัฒนาพระพุทธศาสนาในรัชสมัยของพระเจ้าติโลกราช



ภู มิ ทั ศ น์ วั ฒ น ธ ร ร ม ท า ง พ ร ะ พุ ท ธ ศ า ส น า ข อ ง เ ชี ย ง ใ ห ม่ ฯ | 152 

 

Chintasit Academic Journal (Online). 2025. 3(3), 146-162. 
 

ไม่เพียงแต่สร้างความเจริญรุ่งเรืองทางศาสนา แต่ยังเป็นการวางรากฐานที่แข็งแกร่งให้กับอาณาจักร

ล้านนา ทำให้เป็นยุคทองของการศกึษาพระพุทธศาสนาและศิลปะวัฒนธรรมล้านนา 

 

  1.3 การสร้างเชียงใหม่ให้เป็นศูนย์กลางทางศาสนาและวัฒนธรรม 

 เมื่อเชียงใหม่ได้รับการสถาปนาเป็นราชธานีของอาณาจักรล้านนามาตั้งแต่สมัยพญามังรายใน

ปี พ.ศ. 1839 แต่การพัฒนาใหเ้ป็นศูนย์กลางทางศาสนาและวัฒนธรรมอย่างเต็มรูปแบบเกิดขึ้นในสมัย

พระเจา้ติโลกราช (พ.ศ. 1984-2030) พระองค์ทรงสร้างวัดสำคัญหลายแห่งในเชียงใหม่ ได้แก่ วัดมหา

โพธาราม วัดราชมณเฑียร วัดป่าตาล และวัดป่าแดงมหาวิหาร วัดเหล่านี้ไม่เพียงเป็นสถานที่ประกอบ

พิธีกรรมทางศาสนา แต่ยังทำหน้าที่เป็นศูนย์การเรียนรู้และเผยแผ่พระพุทธศาสนา เจดีย์หลวงซึ่งเริ่ม

สร้างในสมัยพญาแสนเมืองมา ได้รับการสร้างต่อและสำเร็จในรัชสมัยของพระเจ้าติโลกราช พระองค์

ทรงอัญเชิญพระแก้วมรกตจากเมืองลำปางมาประดิษฐานไว้ที่เจดีย์หลวง ทำให้เชียงใหม่กลายเป็น

ศูนย์กลางการเคารพบูชาที่สำคัญ การปฏิรูปพระพุทธศาสนาในรัชสมัยนี้เป็นการสร้างรากฐานทาง

ศาสนาที่แข็งแกร่ง โดยพระองค์ทรงสนับสนุนพระพุทธศาสนานิกายสีหล การอาราธนาพระมหาเม

ธังกรมาจำพรรษาที่วัดราชมณเฑียร และการจัดทำสังคายนาพระไตรปิฎกที่วัดมหาโพธาราม (วัดเจ็ด

ยอด) ในปี พ.ศ. 2020 การสร้างระบบการศึกษาพระปริยัติธรรมที่เป็นมาตรฐานเดียวกันทั่วอาณาจักร

ทำให้เชียงใหม่เป็นศูนย์กลางทางการศึกษา นิกายสีหลที่เน้นการศึกษาภาษาบาลีและการปฏิบัติตาม

พระวินัยอย่างเคร่งครัดส่งผลให้มีพระภิกษุผู้รู้เกิดขึ้นมากมาย เช่น พระธรรมทิน พระญาณกิตติเถระ 

และพระสิริมังคลาจารย์ การพัฒนาศิลปวัฒนธรรมในสมัยนี้ยังสะท้อนถึงความเจริญรุ่งเรืองของ

เชียงใหม่ การสร้างสรรค์งานศิลปกรรม สถาปัตยกรรม และวรรณกรรมที่มีเอกลักษณ์เฉพาะของ

ล้านนา ทำให้เชียงใหม่เป็นแหล่งอ้างอิงทางวัฒนธรรมสำหรับเมืองอื่นๆ ในอาณาจักร  ผลจากการ

พัฒนาในรัชสมัยของพระเจ้าติโลกราชทำให้เชียงใหม่ไม่เพียงเป็นศูนย์กลางการปกครอง แต่ยังเป็น

ศูนย์กลางทางจิตวิญญาณ การศึกษา และวัฒนธรรมที่มีอิทธิพลต่ออาณาจักรล้านนาและภูมิภาค

ใกล้เคียงอย่างลึกซึง้และยาวนาน 

 

2. การสร้างภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาในเชียงใหม่ 

 2.1 การสร้างและพัฒนาสถาปัตยกรรมทางศาสนา 

 การสร้างและพัฒนาสถาปัตยกรรมทางศาสนาในรัชสมัยของพระเจ้าติโลกราชแสดงถึงการ

ผสมผสานระหว่างการแสดงความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนากับการสร้างสัญลักษณ์แห่งอำนาจทาง

การเมือง การสร้างวัดสำคัญหลายแห่งในช่วงนี้ไม่เพียงเป็นการขยายโครงสร้างพื้นฐานทางศาสนา แต่

ยังเป็นการกำหนดมาตรฐานและเอกลักษณ์ของสถาปัตยกรรมล้านนาที่มีอิทธิพลต่อการพัฒนาในยุค

ต่อมา (สุรพล ดำริห์กุล, 2561) ผลงานที่โดดเด่นที่สุดคือการบูรณะต่อเติมเจดีย์หลวงให้สำเร็จ ซึ่งเริ่ม



153 | ภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของเชียงใหม่ฯ 
 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2568. 3(3), 146-162. 
 

สร้างในสมัยพญาแสนเมืองมาเพื่ออุทิศกุศลถวายแก่พระเจ้ากือนา พระองค์ทรงขยายและบูรณะพระ

ธาตุเจดีย์ให้มขีนาดสูงใหญ่กว่าเดิมอย่างมาก เจดีย์ที่สร้างสำเร็จแล้วมีฐานกว้างยาว 27 วา และสูง 45 

วา สูงกว่าเจดีย์องค์ใดในล้านนา รูปแบบสถาปัตยกรรมเป็นเจดีย์ทรงปราสาทแบบล้านนา ที่ยอดเจดีย์

ฐานมีช้างล้อม แสดงให้เห็นถึงการพัฒนาต่อยอดจากเจดีย์แบบช้างล้อมที่วัดป่าแดงหลวง แต่ได้มีการ

ปรับ เปลี่ยนแบบแผนให้มีลักษณะเป็นเอกลักษณ์ของล้านนามากขึ้น ศิลปกรรมที่โดดเด่นของเจดีย์

หลวงประกอบด้วยประติมากรรมช้างปูนปั้นประดับรอบฐานพระธาตุเจดีย์จำนวน 28 เชือก พร้อมด้วย

ลวดลายปูนปั้นที่ประดับที่ซุ้มจระนำและเสาซุ้ม รวมทั้งเศียรนาคที่ราวบันได การใช้อิฐและปูนในการ

ก่อสร้างแสดงให้เห็นถึงเทคนิคการก่อสร้างที่ก้าวหน้าและเป็นการรวบรวมช่างฝีมือจากทั่วอาณาจักร 

ส่งผลใหเ้กิดการแลกเปลี่ยนเทคนิคและแนวคิดทางศลิปกรรม (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2563) 

 การสรา้งวัดมหาโพธาราม (วัดเจ็ดยอด) เป็นอีกผลงานสำคัญที่แสดงถึงการให้ความสำคัญกับ

การศึกษาและการเผยแผ่พระพุทธศาสนา วัดแห่งนี้ถูกออกแบบให้เป็นศูนย์กลางการเรียนรู้และเป็น

สถานที่จัดสังคายนาพระไตรปิฎกในปี พ.ศ. 2020 การออกแบบสถาปัตยกรรมของวัดคำนึงถึงการใช้

งานที่หลากหลาย ทั้งการประกอบพิธีกรรมทางศาสนา การศึกษา และการรวมชุมชน (มหาวิทยาลัย

ศิลปากร, 2550) วัดราชมณเฑียรที่พระองค์ทรงสร้างขึ้นเพื่อเป็นที่จำพรรษาของพระมหาเมธังกร 

แสดงถึงการออกแบบที่เฉพาะเจาะจงสำหรับการศึกษาพระปริยัติธรรมขั้นสูง สถาปัตยกรรมของวัดมี

ลักษณะเรียบง่ายแต่ประณีต เน้นการสร้างบรรยากาศที่เอื้อต่อการศึกษาและการปฏิบัติธรรม การใช้

วัสดุท้องถิ่นร่วมกับเทคนิคการประดับตกแต่งที่เฉพาะเจาะจงสร้างเอกลักษณ์ของสถาปัตยกรรม

ล้านนาที่มีความสมดุลระหว่างความสวยงามและการใช้งาน (สันติ เล็กสุขุม , 2538) การบูรณะและ

พัฒนาวัดเก่าแก่ เช่น วัดเชียงมั่นที่พญามังรายทรงสร้างไว้ แสดงให้เห็นถึงการเคารพต่อมรดกของ

บรรพบุรุษและการสร้างความต่อเนื่องทางประวัติศาสตร์ การออกแบบเจดีย์ที่เป็นแบบเดียวกับกู่พระ

เจ้าติโลกราช แสดงให้เห็นถึงการสร้างเอกลักษณ์ทางศิลปกรรมที่เป็นลายเซ็นของรัชสมัย การ

ผสมผสานระหว่างการอนุรักษ์และการปรับปรุงใหม่สร้างต้นแบบการจัดการมรดกทางวัฒนธรรมที่

สมดุล 

 2.2 การสร้างพ้ืนที่ทางจิตวิญญาณและการศึกษา 

 การสรา้งพื้นที่ทางจติวิญญาณในสมัยพระเจ้าติโลกราชมีจุดมุ่งหมายหลักเพื่อสรา้งสภาพ  

แวดล้อมที่เอื้อต่อการปฏิบัติธรรมและการศึกษาพระพุทธศาสนาอย่างเป็นระบบ การปฏิรูปพระพุทธ  

ศาสนานิกายสีหลภายใต้การนำของพระมหาเมธังกรที่วัดราชมณเฑียรเป็นการวางรากฐานสำคัญของ

การศึกษาที่เน้นความเข้มงวดและความถูกต้องตามหลักพระวินัย การที่พระองค์ทรงสถาปนาพระมหา

เมธังกรเป็นพระมหาสวามีและทรงออกผนวชชั่วคราว ณ วัดป่าแดงมหาวิหารแสดงให้เห็นถึงพระราช

ปณิธานทีจ่ะสร้างแบบอย่างในการศกึษาและปฏิบัติธรรม (ยุพิน เข็มมุกด์, 2527) วัดมหาโพธาราม (วัด

เจ็ดยอด) กลายเป็นศูนย์กลางทางปัญญาที่สำคัญที่สุดของล้านนาผ่านการจัดสังคายนาพระไตรปิฎกใน



ภู มิ ทั ศ น์ วั ฒ น ธ ร ร ม ท า ง พ ร ะ พุ ท ธ ศ า ส น า ข อ ง เ ชี ย ง ใ ห ม่ ฯ | 154 

 

Chintasit Academic Journal (Online). 2025. 3(3), 146-162. 
 

ปี พ.ศ. 2020 การสังคายนาที่ใช้เวลา 1 ปีจึงแล้วเสร็จนี้ไม่เพียงเป็นการรวบรวมและตรวจสอบความ

ถูกต้องของพระไตรปิฎกเท่านั้น แต่ยังเป็นการสร้างมาตรฐานการศึกษาและการปฏิบัติที่เป็นเอกภาพ

ทั่วอาณาจักร การมีพระภิกษุนักปราชญ์ เช่น พระธรรมทิน พระญาณกิตติเถระ และพระสิริมั งคลา

จารย์ ที่มคีวามเช่ียวชาญในภาษาบาลีและพระไตรปิฎกส่งผลใหเ้กิดระบบการเรียนการสอนที่มีคุณภาพ 

สูง (สรัสวดี อ๋องสกุล, 2553) การจัดระบบการศึกษาพระปริยัติธรรมมีลักษณะเป็นขั้นตอนที่ชัดเจน 

เริ่มตั้งแต่การศึกษาอักษรธรรมล้านนา การท่องจำพระคาถาพื้นฐาน การศึกษาหลักธรรมเบื้องต้น ไป

จนถึงการศึกษาพระอภิธรรมขั้นสูง วัดใหญ่ต่างๆ ทำหน้าที่เหมือนมหาวิทยาลัยที่มีการแบ่งระดับและ

สาขาวิชา พระสงฆ์ที่สำเร็จการศึกษาจะได้รับการแต่งตั้งเป็นอาจารย์และได้รับมอบหมายให้ไปเผยแผ่

ธรรมะในพื้นที่ต่างๆ ของอาณาจักร ระบบนี้สร้างเครือข่ายการศึกษาที่ครอบคลุมและมีประสิทธิภาพ 

(กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2527) พื้นที่ทางจิตวิญญาณเหล่านี้ไม่ได้จำกัดอยู่เพียงการ 

ศึกษาของพระสงฆ์ แต่ยังเปิดโอกาสให้ฆราวาสเข้าถึงหลักธรรมผ่านการแปลพระไตรปิฎกและการ

สร้างวรรณกรรมพุทธศาสนาเป็นภาษาล้านนา การใช้ภาษาธรรมล้านนาในการจารึกและบันทึกคัมภีร์

ทำให้ประชาชนสามารถศึกษาธรรมะโดยไม่ต้องพึ่งพาการตีความจากพระสงฆ์เพียงอย่างเดียว ส่งผล

ให้เกิดการมสี่วนร่วมในกิจกรรมทางศาสนาที่กว้างขวางและลึกซึง้ยิ่งขึน้ (พรรณเพ็ญ เครือไทย, 2540) 

 2.3 การสร้างเครอืข่ายและการเชื่อมโยงทางวัฒนธรรม 

 การสรา้งเครือข่ายทางวัฒนธรรมในสมัยพระเจ้าติโลกราชมีลักษณะเป็นระบบที่เชื่อมโยงหลาย

ระดับ ทั้งในระดับท้องถิ่น ระดับภูมภิาค และระดับนานาชาติ ในระดับท้องถิ่น การกระจายตัวของวัดทั้ง

ในและนอกกำแพงเมืองสร้างเครือข่ายที่เชื่อมโยงชุมชนต่างๆ เข้าด้วยกัน วัดแต่ละแห่งทำหน้าที่เฉพาะ

ตามบริบทของพื้นที่ แต่ยังคงเชื่อมโยงกันผ่านระบบการปกครองสงฆ์ที่มีวัดเจดีย์หลวงเป็นศูนย์กลาง

หลัก วัดพระสิงห์เป็นตัวแทนสำนักพืน้เมอืงเดิม และวัดอื่นๆ ที่แยกตามสำนักและบทบาทเฉพาะ (นวรัฐ 

โอศิริ, 2551) เครือข่ายการศึกษาที่มีวัดเป็นศูนย์กลางทำให้เกิดการไหลเวียนของความรู้และบุคลากร 

การส่งพระสงฆ์จากเชียงใหม่ไปเผยแผ่ธรรมะในเมืองต่างๆ และการรับสาธุชนจากดินแดนไกลมาศึกษา

ที่เชียงใหม่สรา้งการแลกเปลี่ยนที่กว้างขวาง การมมีาตรฐานการศกึษาที่เป็นเอกภาพทำให้พระสงฆ์จาก

พื้นที่ต่างๆ สามารถสื่อสารและทำงานร่วมกันได้อย่างมีประสิทธิภาพ ส่งผลให้เกิดความเป็นเอกภาพ

ทางวัฒนธรรมและความคิดทั่วอาณาจักร (ประเสริฐ ณ นคร และปวงคำ ตุ้ยเขียว, 2537) 

ในระดับนานาชาติ การเชิญพระสงฆ์จากลังกาและพม่ามาเผยแผ่พระพุทธศาสนาเป็นการสร้าง

เครือข่ายความสัมพันธ์ข้ามชาติ การแลกเปลี่ยนพระธาตุและพระพุทธรูปกับอาณาจักรอื่นๆ เช่น การ

อัญเชิญพระแก้วมรกตจากเมืองลำปางแสดงถึงการใช้พระพุทธศาสนาเป็นเครื่องมือทางการทูต การ

ผสมผสานระหว่างศิลปะท้องถิ่นกับอิทธิพลจากภายนอกผ่านกิจกรรมทางศาสนาส่งผลให้เกิดรูปแบบ

ศลิปกรรมที่มเีอกลักษณ์แต่ไม่โดดเดี่ยวจากกระแสโลก (วิโรจน์ อนิทนนท์, 2553) การเชื่อมโยงระหว่าง



155 | ภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของเชียงใหม่ฯ 
 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2568. 3(3), 146-162. 
 

กิจกรรมทางศาสนากับกิจกรรมทางเศรษฐกิจเป็นอีกมิติหนึ่งของเครือข่ายวัฒนธรรม วัดที่ตั้งอยู่ใกล้

ศูนย์การค้าทำหน้าที่เป็นศูนย์แลกเปลี่ยนข่าวสารและสนับสนุนกิจกรรมพาณิชย์ การจัดงานประเพณี

รอบวัดต่างๆ สร้างโอกาสทางเศรษฐกิจให้กับชุมชน ขณะเดียวกันก็เสริมสร้างเอกลักษณ์และความ

สามัคคีของชุมชน การพัฒนาหัตถกรรมและการผลิตที่เกี่ยวข้องกับกิจกรรมทางศาสนา เช่น การทำ

เครื่องเคลือบดินเผา การทอผ้า และงานช่างไม้แกะสลัก กลายเป็นการสร้างมูลค่าเพิ่มทางเศรษฐกิจ

จากกิจกรรมทางวัฒนธรรม (เกรียงไกร เกิดศิริ, 2551) การสร้างและการถ่ายทอดประเพณีผ่าน

เครือข่ายวัดวาอารามยังช่วยรักษาความต่อเนื่องทางวัฒนธรรม พิธีกรรมต่างๆ ที่จัดขึ้นรอบวัดเป็นการ

สร้างจุดรวมของชุมชนและการส่งผ่านค่านิยมจากรุ่นสู่รุ่น การใช้ดนตรีและการแสดงในพิธีกรรมทาง

ศาสนาไม่เพียงสร้างความไพเราะและศักดิ์สิทธิ์ แต่ยังเป็นการพัฒนาและสืบทอดศิลปะการแสดง

ท้องถิ่น เครือข่ายวัฒนธรรมที่พระเจ้าติโลกราชทรงสร้างขึ้นจึงมีลักษณะเป็นระบบที่ครอบคลุมและ

ยั่งยืน เชื่อมโยงทุกมิติของชีวิตในสังคมและสร้างรากฐานที่แข็งแกร่งให้กับอัตลักษณ์วัฒนธรรมล้านนา

ที่สบืทอดมาจนถึงปัจจุบัน (พรรณงาม ชพานนท์, 2526) 

 2.4 การสืบทอดภูมิทัศน์วัฒนธรรม 

 ภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาที่พระเจ้าติโลกราชทรงสร้างไว้ก่อให้เกิดผลกระทบ

อย่างกว้างขวางและยาวนานต่อการพัฒนาของเชียงใหม่และภูมิภาคล้านนา โดยสามารถแบ่งออกได้

เป็นหลายมิติที่สำคัญ ทั้งด้านสถาปัตยกรรม การศึกษา วัฒนธรรม และการจัดการเมือง  รูปแบบ

สถาปัตยกรรมที่พัฒนาขึน้ในรัชสมัยของพระเจ้าติโลกราชกลายเป็นต้นแบบมาตรฐานสำหรับการสร้าง

วัดในภูมิภาคล้านนาในศตวรรษต่อมา การออกแบบวิหารที่มีหลังคาชั้นซ้อนและการตกแต่งด้วยลวด  

ลายปูนปั้นแบบล้านนาได้รับการสบืทอดและพัฒนาต่อไปในรัชสมัยของกษัตรยิ์องค์ต่อๆ มา เทคนิคการ

ก่อสร้างเจดีย์แบบล้านนาที่ผสมผสานกับอิทธิพลจากลังกาและพม่าแพร่กระจายไปยังเมืองต่างๆ ใน

อาณาจักรล้านนา เช่น ลำปาง น่าน และเชียงราย การใช้วัสดุท้องถิ่นในการก่อสร้าง เช่น อิฐและไม้สัก 

ร่วมกับเทคนิคการประดับตกแต่งที่เฉพาะเจาะจงสร้างลักษณะเฉพาะของสถาปัตยกรรมล้านนาที่

สามารถเห็นได้ในวัดที่สร้างในศตวรรษที่ 16-18 (สุรพล ดำริห์กุล, 2561) การวางผังวัดที่มีการจัด

องค์ประกอบต่างๆ ตามหลักการที่พัฒนาขึ้นในสมัยนีย้ังคงเป็นแนวทางในการออกแบบวัดใหม่จนถึงยุค

ปัจจุบัน การศึกษาสถาปัตยกรรมล้านนาในปัจจุบันยังคงอ้างอิงถึงผลงานในสมัยพระเจ้าติโลกราชเป็น

แบบอย่างในการอนุรักษ์และพัฒนาต่อยอด การที่เจดีย์หลวงยังคงเป็นไอคอนของเมืองเชียงใหม่แสดง

ให้เห็นถึงความต่อเนื่องของความสำคัญทางสัญลักษณ์ที่สบืทอดมากว่า 500 ปี ด้านการศึกษาและการ

เผยแผ่พระพุทธศาสนา ระบบการศกึษาพระปริยัตธิรรมที่พระองค์ทรงวางรากฐานไว้กลายเป็นต้นแบบ

สำหรับการพัฒนาการศกึษาในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ การจัดสังคายนาพระไตรปิฎกที่วัดมหา

โพธารามสร้างประเพณีการทบทวนและการตรวจสอบคัมภรี์ทางพระพุทธศาสนาที่ยังคงปฏิบัติในชุมชน

พระพุทธศาสนาล้านนาจนถึงปัจจุบัน การใช้ภาษาธรรมล้านนาในการจารึกและการบันทึกคั มภีร์ทาง



ภู มิ ทั ศ น์ วั ฒ น ธ ร ร ม ท า ง พ ร ะ พุ ท ธ ศ า ส น า ข อ ง เ ชี ย ง ใ ห ม่ ฯ | 156 

 

Chintasit Academic Journal (Online). 2025. 3(3), 146-162. 
 

พระพุทธศาสนาส่งผลให้เกิดวรรณกรรมทางศาสนาที่สำคัญและเป็นแหล่งอ้างอิงทางวิชาการ (พรรณ

เพ็ญ เครือไทย, 2540) 

 มรดกทางวัฒนธรรมที่สำคัญที่สุดคือการสร้างเอกลักษณ์ทางศาสนาของเชียงใหม่ที่ผสมผสาน

ระหว่างพระพุทธศาสนาเถรวาทกับความเชื่อพืน้บ้านท้องถิ่น ประเพณีการบูชาพระธาตุและการจัดงาน

ประเพณีต่างๆ ที่เกิดขึ้นรอบวัดเหล่านี้กลายเป็นส่วนหนึ่งของเอกลักษณ์วัฒนธรรมเชียงใหม่ที่คงอยู่

จนถึงปัจจุบัน วัดเจดีย์หลวงและวัดพระสิงห์ยังคงเป็นศูนย์กลางทางจิตวิญญาณที่สำคัญและเป็น

สถานที่จัดงานประเพณีสำคัญต่างๆ เช่น งานสงกรานต์ งานวิสาขบูชา และงานลอยกระทง การจัดงาน

เทศกาลต่างๆ รอบวัดเหล่านี้ยังคงดึงดูดทั้งชาวเชียงใหม่และนักท่องเที่ยวจากทั่วโลก แสดงให้เห็นถึง

ความต่อเนื่องของวัฒนธรรมและความสำคัญของพื้นที่เหล่านี้ (มหาวิทยาลัยศิลปากร , 2550) การ

อนุรักษ์และการจัดการมรดกทางวัฒนธรรมในเขตเมืองเก่าเชียงใหม่ใช้หลักการที่สอดคล้องกับแนวคิด

การสร้างภูมิทัศน์วัฒนธรรมจากสมัยพระเจ้าติโลกราช การรักษาความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชน

โดยรอบ การควบคุมความสูงของอาคารเพื่อไม่ให้บดบังทิวทัศน์ของเจดีย์สำคัญ และการส่ง เสริม

กิจกรรมทางวัฒนธรรมที่เชื ่อมโยงกับประเพณีดั้งเดิม การพัฒนาการท่องเที ่ยวเชิงวัฒนธรรมใน

เชียงใหม่ยังคงอาศัยภูมิทัศน์วัฒนธรรมที่สร้างขึ้นในสมัยนั้นเป็นจุดดึงดูดหลัก (เกรียงไกร เกิดศิริ, 

2551) การศึกษาและการวิจัยเกี่ยวกับมรดกทางวัฒนธรรมล้านนายังคงใช้วัดและสถาปัตยกรรมจาก

สมัยพระเจ้าติโลกราชเป็นกรณีศึกษาสำคัญ การรักษาและการส่งผ่านความรู้เกี่ยวกับช่างฝีมือดั้งเดิม 

เทคนิคการก่อสร้าง และศิลปกรรมล้านนายังคงดำเนินต่อไปผ่านสถาบันการศึกษาและชุมชนช่างฝีมือ  

ผลงานเหล่านี้จึงไม่เพียงแต่เป็นมรดกทางประวัติศาสตร์ แต่ยังเป็นแหล่งแรงบันดาลใจและความรู้

สำหรับการสร้างสรรค์ในยุคปัจจุบันอีกด้วย ความต่อเนื่องนี้แสดงให้เห็นถึงความสำเร็จของการสร้าง

ภูมิทัศน์วัฒนธรรมที่ไม่เพียงตอบสนองความต้องการในยุคที่สร้าง แต่ยังสามารถปรับตัวและให้

ความหมายใหม่ในบริบทที่เปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา 

 

3. วัดสำคัญที่สะท้อนภูมิทัศน์วัฒนธรรม 

 3.1 วัดเจดยี์หลวงวรวิหาร: สัญลักษณ์แห่งอำนาจและศรัทธา 

 วัดเจดีย์หลวงเป็นวัดที่มีประวัติความเป็นมายาวนาน โดยเริ่มสร้างขึ้นครั้งแรกในสมัยพระเจ้า

แสนเมืองมา เพื่ออุทิศกุศลถวายแก่พระเจ้ากือนา พระราชบิดา เจดีย์ที่สร้างครั้งแรกมีขนาดสูงเพียง 

39 วา บทบาทสำคัญของพระเจ้าติโลกราชคือการขยายและบูรณะพระธาตุเจดีย์ให้ใหญ่ขึ้นกว่าเดิม

อย่างมาก พระองค์ทรงให้ก่อสร้างขยายเจดีย์เพื่อบรรจุพระบรมสารีริกธาตุและประดิษฐานพระพุทธ

มหามณีรัตนปฏิมากร (พระแก้วมรกต) ที่อัญเชญิจากเมืองลำปาง พระธาตุเจดีย์ที่ได้รับการบูรณะครั้ง

นี้มีขนาดสูงใหญ่ ฐานกว้างยาว 27 วา และสูง 45 วา สูงกว่าเจดีย์องค์ใดในล้านนา จึงได้ชื่อว่า “มหา

เจดีย์หลวง” รูปแบบสถาปัตยกรรมเป็นเจดีย์ทรงปราสาทแบบล้านนา ที่ยอดเจดีย์ฐานมช้ีางล้อม แสดง



157 | ภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของเชียงใหม่ฯ 
 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2568. 3(3), 146-162. 
 

ให้เห็นถึงการพัฒนาต่อยอดจากเจดีย์แบบช้างล้อมที่วัดป่าแดงหลวง แต่ได้มีการปรับเปลี่ยนแบบแผน

ให้มีลักษณะเป็นเอกลักษณ์ของล้านนามากขึ้น ศิลปกรรมที่โดดเด่นของเจดีย์ ได้แก่ ประติมากรรมช้าง

ปูนปั้นประดับรอบฐานพระธาตุเจดีย์หลวงจำนวนทั้งสิ้น 28 เชอืก พร้อมดว้ยลวดลายปูนปั้นที่ประดับที่

ซุ้มจระนำและเสาซุ้ม รวมทั้งเศียรนาคที่ราวบันได การใช้อิฐและปูนในการก่อสร้างแสดงให้เห็นถึง

เทคนิคการก่อสร้างที่ก้าวหน้า และเป็นการรวบรวมช่างฝีมือจากทั่วอาณาจักร ส่งผลให้เกิดการ

แลกเปลี่ยนเทคนิคและแนวคิดทางศิลปกรรม วัดเจดีย์หลวงสะท้อนภูมิทัศน์วัฒนธรรมในฐานะ

ศูนย์กลางทางจิตวิญญาณของเชียงใหม่ที่เชื่อมโยงแนวคิดทางพุทธศาสนากับอำนาจทางการเมือง การ

วางตำแหน่งของเจดีย์ทางทิศตะวันตกของพระราชวังสัมพันธ์กับความเชื่อเรื่องทิศแห่งการตายและการ

เกิดใหม่ ส่วนขนาดที่สูงใหญ่ที่สุดในล้านนาแสดงถึงความปรารถนาที่จะสร้าง "ภูเขาเมรุ" เทียมบนผืน

แผ่นดิน เจดีย์แห่งนี้จึงเป็นทั้งสัญลักษณ์แห่งศรัทธา แกนกลางของจักรวาลวิทยาพุทธ และการแสดง

อำนาจทางการเมืองที่เชื่อมโยงกับความศักดิ์สิทธิ์ ความสำคัญนี้ยังคงสืบทอดมาจนถึงปัจจุบันที่เจดีย์

หลวงยังคงเป็นไอคอนของเมอืงเชียงใหม่และจุดรวมของกิจกรรมทางศาสนาสำคัญต่างๆ 

 3.2 วัดพระสิงห์วรมหาวิหาร: ศูนย์กลางของสำนักพื้นเมืองเดิม 

 วัดพระสิงห์มีประวัติความเป็นมาที่ยาวนาน โดยเริ่มสร้างในสมัยพระเจ้าผายู เดิมชื่อ "วัดพระ

เชียง" หรือ "วัดลีเชียงพระ" เนื่องจากตั้งอยู่หน้าลี (ตลาด) วัดแห่งนี้มีความสำคัญเป็นพิเศษในฐานะ

ศูนย์กลางของพุทธศาสนาสำนักพื้นเมืองเดิมที่สืบทอดมาจากแคว้นหริภุญชัย พระเจ้าติโลกราชทรงให้

ความสำคัญกับวัดพระสิงห์และทรงสนับสนุนให้เป็นศูนย์กลางการศึกษาพระปริยัติธรรมและการสืบ

ทอดวัฒนธรรมล้านนา แม้ว่าในระยะหลังพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์สำนักรามัญ(ศูนย์กลาง ที่วัดสวน

ดอก) และสำนักสีหล (ศูนย์กลางที่วัดป่าแดงหลวง) จะเข้ามาแพร่หลาย แต่วัดพระสิงห์ก็ยังคงเป็น

ศูนย์กลางของสำนักพื้นเมืองเดิม วัดพระสิงห์ยังเป็นที่ประดิษฐานพระพุทธสิหิงค์ (พระสิงห์) ซึ่งมีเรื่อง

เล่าที่น่าสนใจว่า เจ้ามหาพรหมจากเชียงรายได้อัญเชิญมาจากกำแพงเพชรเพื่อถวายพระเจ้าแสนเมือง

มา แต่เมื่อผ่านมาถึงสนามหน้าวัดลีเชียง คานราชรถหัก ถือเป็นลางบอกให้ประดิษฐานที่วัดแห่งนี้ จึง

เปลี่ยนชื่อเป็น “วัดพระสิงห์” ตั้งแต่นั้นมา วัดพระสิงห์สะท้อนภูมิทัศน์วัฒนธรรมในมิติของการสืบทอด

และการต่อรองทางวัฒนธรรม วัดแห่งนีเ้ป็นสัญลักษณ์ของการดำรงอยู่ของอัตลักษณ์พื้นถิ่นท่ามกลาง

การเข้ามาของลัทธิใหม่จากภายนอก การที่พระเจ้าติโลกราชทรงให้ความสำคัญกับวัดนี้แสดงถึงภาวะ

ผู้นำที่เข้าใจความสำคัญของความสมดุลทางวัฒนธรรม ตำแหน่งของวัดในใจกลางเมืองและการเป็น

ศูนย์กลางของชุมชนพ่อค้าสะท้อนการเชื่อมโยงระหว่างกิจกรรมทางเศรษฐกิจกับการปฏิบัติทางศาสนา 

วัดพระสิงห์จึงเป็นตัวแทนของภูมิทัศน์วัฒนธรรมที่หลอมรวมระหว่างความศักดิ์สิทธิ์กับชีวิตประจำวัน 

ระหว่างประเพณีเก่าแก่กับการปรับเปลี่ยนตามกาลเวลา 

 

 



ภู มิ ทั ศ น์ วั ฒ น ธ ร ร ม ท า ง พ ร ะ พุ ท ธ ศ า ส น า ข อ ง เ ชี ย ง ใ ห ม่ ฯ | 158 

 

Chintasit Academic Journal (Online). 2025. 3(3), 146-162. 
 

 3.3 วัดเชียงมั่น: มรดกจากพญามังรายและการบูรณะของพระเจ้าติโลกราช 

 วัดเชียงมั่นเป็นวัดโบราณที่พญามังรายทรงให้สร้างขึน้ในบริเวณหอนอนของพระองค์ที่สร้างขึ้น

เป็นที่ประทับระหว่างการสร้างเมืองเชียงใหม่ วัดนี้ตั้งอยู่ภายในเมืองเชียงใหม่  บทบาทสำคัญของพระ

เจ้าติโลกราชต่อวัดเชียงมั่นคือการบูรณะพระธาตุเจดีย์ครั้งใหญ่ พระธาตุเจดีย์วัดเชียงมั่นเป็นเจดีย์ทรง

ปราสาทแบบล้านนาซึ่งมีลักษณะใกล้เคียงกับเจดีย์หลวง คือ มีช้างประดับที่ส่วนฐานโดยรอบ และมี

ระเบียบอื่นๆ ที่เป็นแบบเดียวกับ “กู่พระเจ้าติโลกราช” เนื่องจากเป็นเจดีย์ที่สำคัญมากองค์หนึ่งของ

ล้านนา จึงมีการบูรณ ปฏิสังขรณ์มาทุกยุคทุกสมัย รวมถึงการบูรณะโดยพญาแสนหลวง วัดเชียงมั่น

สะท้อนภูมิทัศน์วัฒนธรรมในฐานะสะพานเชื่อมระหว่างอดีตกับปัจจุบัน การที่พระเจ้าติโลกราชทรง

บูรณะวัดที่พญามังรายทรงสร้างแสดงถึงการเคารพต่อมรดกของบรรพบุรุษและการสร้างความ

ต่อเนื่องทางประวัติศาสตร์ ตำแหน่งของวัดที่เชื ่อมโยงกับจุดเริ ่มต้นของเมืองเชียงใหม่ทำให้เป็น

สัญลักษณ์แห่งรากเหง้าและต้นกำเนิด การออกแบบเจดีย์ที่เป็นแบบเดียวกับกู่พระเจ้าติโลกราช แสดง

ให้เห็นถึงการสร้างเอกลักษณ์ทางศิลปกรรมที่เป็นลายเซ็นของรัชสมัย วัดเชียงมั่นจงึเป็นตัวแทนของภูมิ

ทัศน์วัฒนธรรมที่เน้นความเป็นสืบสานและการสร้างมาตรฐานทางศิลปะที่มีเอกลักษณ์เฉพาะของ

ล้านนา 

 3.4 วัดสวนดอก: มรดกทางวัฒนธรรมและศิลปกรรม 

 วัดสวนดอกมีประวัติและความสำคัญในฐานะศูนย์กลางของพระพุทธศาสนาลังกาวงศ์สำนัก

รามัญในสมัยพระเจา้ติโลกราช ชื่อ “สวนดอก” มีที่มาจากการที่บริเวณรอบวัดเต็มไปด้วยสวนดอกไม้ที่

ชาวบ้านปลูกเพื่อนำมาถวายพระและใช้ในพิธีกรรมทางศาสนา วัดสวนดอกมีบทบาทเป็นศูนย์รวมของ

ชุมชนที่อาศัยอยู่รอบเมือง และเป็นศูนย์กลางการพัฒนาศิลปกรรมต่างๆ เช่น การปั้นเครื่องเคลือบดิน

เผาและการทอผ้า สถาปัตยกรรมของวัดมีเอกลักษณ์เฉพาะตัวที่ผสมผสานระหว่างศิลปะล้านนากับ

อิทธิพลจากลังกาและพม่า โดยเฉพาะในการตกแต่งวิหารด้วยลายไม้แกะสลักที่ประณีต วัดสวนดอก

สะท้อนภูมทิัศน์วัฒนธรรมในมิติของการเป็นศูนย์กลางการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมข้ามชาติ การเป็น

ศูนย์กลางของสำนักรามัญแสดงให้เห็นถึงนโยบายการเปิดรับและการบูรณาการวัฒนธรรมจาก

ภายนอกของพระเจ้าติโลกราช ชื่อวัดที่สัมพันธ์กับ “สวนดอก” สะท้อนความสัมพันธ์อันแน่นแฟ้น

ระหว่างชุมชนกับสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ผ่านการมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางศาสนา การพัฒนาเป็นศูนย์กลาง

หัตถกรรมและการผลิตแสดงถึงการเชื่อมโยงระหว่างความเชื่อทางศาสนากับการดำรงชีวิต วัดสวน

ดอกจึงเป็นตัวแทนของภูมิทัศน์วัฒนธรรมที่เน้นการมีส่วนร่วมของชุมชน การสร้างมูลค่าเพิ่มทาง

เศรษฐกิจจากกิจกรรมทางศาสนา และการเป็นสะพานเชื่อมวัฒนธรรมระหว่างประเทศ 

 3.5 วัดอื่นๆ ที่สะท้อนภูมิทัศน์วัฒนธรรม 

 นอกจากวัดหลักทั้ง 4 แห่งแล้ว พระเจ้าติโลกราชยังทรงบูรณปฏิสังขรณ์วัดที่มีอยู่เดิมและทรง

สนับสนุนการสร้างวัดใหม่อีกหลายแห่งตามเอกสารทางประวัติศาสตร์ เช่น วัดป่าแดงหลวง ซึ่งเป็น



159 | ภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของเชียงใหม่ฯ 
 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2568. 3(3), 146-162. 
 

ศูนย์กลางของลังกาวงศ์สำนักสีหลใหม่ และวัดอื่นๆ ที่กระจายตัวอยู่ทั้งในและนอกกำแพงเมือง แต่ละ

วัดมีบทบาทและลักษณะเฉพาะที่สอดคล้องกับชุมชนที่รับใช้และตำแหน่งที่ตั้ง การกระจายตัวของวัด

เหล่านี้สร้างเครือข่ายทางศาสนาที่ครอบคลุมพื้นที่กว้างขวาง เชื่อมโยงชุมชนต่างๆ  เข้าด้วยกันผ่าน

กิจกรรมทางศาสนาและการศึกษา ระบบการบริหารจัดการวัดในสมัยนี้มีลักษณะเป็นเครือข่ายแบบ

ลำดับชัน้ที่เชื่อมโยงกัน โดยมีวัดเจดีย์หลวงเป็นศูนย์กลางหลัก วัดพระสิงห์เป็นศูนย์กลางสำนักพื้นเมือง

เดิม วัดสวนดอกเป็นศูนย์กลางสำนักรามัญ และวัดป่าแดงหลวงเป็นศูนย์กลางสำนักสีหลใหม่ วัดอื่นๆ 

ทำหน้าที่เฉพาะตามบทบาท เช่น วัดที่ตั ้งอยู่ใกล้กับศูนย์การค้าทำหน้าที่เป็นศูนย์การแลกเปลี่ยน

ข่าวสารและสนับสนุนกิจกรรมทางเศรษฐกิจ วัดในชุมชนเกษตรกรรมทำหน้าที่เป็นศูนย์ถ่ายทอดความรู้

และเทคโนโลยีการเกษตร และวัดที่อยู่ห่างไกลจากความเร่งรีบของเมืองทำหน้าที่เป็นสถานที่เน้นการ

ปฏิบัติธรรม การเชื่อมโยงนี้ทำให้เกิดระบบสนับสนุนที่ครอบคลุมทุกด้านของชีวิตในสังคมล้านนา 

สะท้อนภูมิทัศน์วัฒนธรรมที่เน้นการบูรณาการระหว่างกิจกรรมทางศาสนากับความต้องการของชุมชน

ในแต่ละพื้นที่อย่างเป็นระบบ 

 

4. ผลกระทบต่อภูมิทัศน์วัฒนธรรมเชียงใหม่ 

 4.1 การสร้างเอกลักษณ์ทางศาสนา 

 การสร้างภูมิทัศน์วัฒนธรรมในสมัยพระเจ้าติโลกราชได้หล่อหลอมเอกลักษณ์ทางศาสนาของ

เชยีงใหม่ที่แตกต่างจากภูมิภาคอื่นในอาณาจักรล้านนา การผสมผสานระหว่างพระพุทธศาสนาเถรวาท

กับความเชื่อพื้นบ้านท้องถิ่นสร้างรูปแบบการปฏิบัติทางศาสนาที่เป็นเอกลักษณ์ (วิโรจน์ อินทนนท์ , 

2553) การสร้างวัดที่มีการจัดวางตามหลักโหราศาสตร์และภูมิศาสตร์ศักดิ์สิทธิ์ทำให้เกิดระบบความ

เชื่อที่เชื่อมโยงกับธรรมชาติและสภาพแวดล้อม ประเพณีการบูชาพระธาตุและการจัดงานประเพณี

ต่างๆ ที่เกิดขึ้นรอบวัดเหล่านี้กลายเป็นส่วนหนึ่งของเอกลักษณ์วัฒนธรรมเชียงใหม่ที่คงอยู่จนถึง

ปัจจุบัน การใช้ภาษาธรรมล้านนาในการจารึกและการบันทึกคัมภีร์ทางพุทธศาสนายังช่วยสร้าง

เอกลักษณ์ทางภาษาและวรรณกรรม การแปลพระไตรปิฎกและการสร้างวรรณกรรมพุทธศาสนาใน

ภาษาท้องถิ่นทำให้ประชาชนสามารถเข้าถึงหลักธรรมได้ง่ายขึ้น และช่วยสร้างความรู้สึกเป็นเจ้าของ

ร่วมกันในศาสนาและวัฒนธรรม (พรรณเพ็ญ เครือไทย, 2540) การพัฒนาดนตรีและการแสดงที่

เกี่ยวข้องกับพิธีกรรมทางศาสนา เช่น การแสดงละครดอกไม้และการขับลำทางพุทธศาสนา ยังคงเป็น

มรดกทางวัฒนธรรมที่สำคัญของเชยีงใหม่ 

 4.2 อิทธิพลต่อสถาปัตยกรรมยุคต่อมา 

 รูปแบบสถาปัตยกรรมที่พัฒนาขึ้นในสมัยพระเจ้าติโลกราชกลายเป็นต้นแบบมาตรฐานสำหรับ

การสร้างวัดในภูมิภาคล้านนาในศตวรรษต่อมา การออกแบบวิหารที่มีหลังคาชั้นซ้อนและการตกแต่ง

ด้วยลวดลายปูนปั้นแบบล้านนาได้รับการสืบทอดและพัฒนาต่อไปในรัชสมัยของกษัตริย์องค์ต่อๆ มา 



ภู มิ ทั ศ น์ วั ฒ น ธ ร ร ม ท า ง พ ร ะ พุ ท ธ ศ า ส น า ข อ ง เ ชี ย ง ใ ห ม่ ฯ | 160 

 

Chintasit Academic Journal (Online). 2025. 3(3), 146-162. 
 

(สันติ เล็กสุขุม, 2538) เทคนิคการก่อสร้างเจดยี์แบบล้านนาที่ผสมผสานกับอิทธิพลจากลังกาและพม่า

แพร่กระจายไปยังเมืองต่างๆ ในอาณาจักรล้านนา เช่น ลำปาง น่าน และเชยีงราย การใชว้ัสดุท้องถิ่นใน

การก่อสร้าง เช่น อิฐและไม้สัก ร่วมกับเทคนิคการประดับตกแต่งที่เฉพาะเจาะจง สร้างลักษณะเฉพาะ

ของสถาปัตยกรรมล้านนาที่สามารถเห็นได้ในวัดที่สร้างในศตวรรษที่ 16-18 การวางผังวัดที่มีการจัด

องค์ประกอบต่างๆ ตามหลักการที่พัฒนาขึ้นในสมัยนีย้ังคงเป็นแนวทางในการออกแบบวัดใหม่จนถึงยุค

ปัจจุบัน (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2563) การศกึษาสถาปัตยกรรมล้านนาในปัจจุบันยังคงอ้างอิงถึงผลงานใน

สมัยพระเจ้าติโลกราชเป็นแบบอย่างในการอนุรักษ์และพัฒนาต่อยอด 

 4.3 มรดกทางวัฒนธรรมที่สืบทอดถงึปัจจุบัน 

 ภูมทิัศน์วัฒนธรรมที่สร้างขึ้นในสมัยพระเจา้ติโลกราชยังคงมบีทบาทสำคัญในชีวติประจำวัน 

ของชาวเชียงใหม่ในปัจจุบัน วัดเจดีย์หลวงและวัดพระสิงห์ยังคงเป็นศูนย์กลางทางจิตวิญญาณที่สำคัญ 

และเป็นสถานที่จัดงานประเพณีสำคัญต่างๆ เช่น งานสงกรานต์ งานวิสาขบูชา และงานลอยกระทง 

(มหาวิทยาลัยศิลปากร, 2550) การจัดงานเทศกาลต่างๆ รอบวัดเหล่านี้ยังคงดึงดูดทั้งชาวเชียงใหม่

และนักท่องเที่ยวจากทั่วโลก แสดงให้เห็นถึงความต่อเนื่องของวัฒนธรรมและความสำคัญของพื้นที่

เหล่านี ้

  การอนุรักษ์และการจัดการมรดกทางวัฒนธรรมในเขตเมืองเก่าเชียงใหม่ใช้หลักการที่

สอดคล้องกับแนวคิดการสร้างภูมิทัศน์วัฒนธรรมจากสมัยพระเจ้าติโลกราช การรักษาความสัมพันธ์

ระหว่างวัดกับชุมชนโดยรอบ การควบคุมความสูงของอาคารเพื่อไม่ให้บดบังทิวทัศน์ของเจดีย์สำคัญ 

และการส่งเสริมกิจกรรมทางวัฒนธรรมที่เชื่อมโยงกับประเพณีดั้งเดิม (เกรียงไกร เกิดศิริ, 2551) การ

พัฒนาการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรมในเชียงใหม่ยังคงอาศัยภูมิทัศน์วัฒนธรรมที่สร้างขึ้นในสมัยนั้นเป็น

จุดดึงดูดหลัก 

  การศึกษาและการวิจัยเกี่ยวกับมรดกทางวัฒนธรรมล้านนายังคงใช้วัดและสถาปัตยกรรมจาก

สมัยพระเจ้าติโลกราชเป็นกรณีศึกษาสำคัญ การรักษาและการส่งผ่านความรู้เกี่ยวกับช่างฝีมือดั้งเดิม 

เทคนิคการก่อสร้าง และศิลปกรรมล้านนายังคงดำเนินต่อไปผ่านสถาบันการศึกษาและชุมชนช่างฝีมือ  

(สุรพล ดำริห์กุล, 2561) ผลงานเหล่านี้จึงไม่เพียงแต่เป็นมรดกทางประวัติศาสตร์ แต่ยังเป็นแหล่งแรง

บันดาลใจและความรูส้ำหรับการสร้างสรรค์ในยุคปัจจุบันอีกด้วย 

 

บทสรุป 

 การศึกษาภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของเชียงใหม่ในรัชสมัยของพระเจ้าติโลกราช

แสดงให้เห็นถึงบทบาทสำคัญของกษัตริย์ในการสร้างสรรค์พื้นที่ทางศาสนาและวัฒนธรรมที่มีอิทธิพล

อย่างยาวนาน การสร้างวัดวาอารามสำคัญต่างๆ ไม่เพียงแต่เป็นการแสดงความเลื ่อมใสใน



161 | ภูมิทัศน์วัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนาของเชียงใหม่ฯ 
 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2568. 3(3), 146-162. 
 

พระพุทธศาสนาเท่านั้น แต่ยังเป็นยุทธศาสตร์ทางการเมืองในการสร้างความชอบธรรมและเอกภาพ

ของอาณาจักรล้านนา การวางผังเมืองที่มีพระราชวังเป็นศูนย์กลางและล้อมรอบด้วยวัดสำคัญตาม

ทิศทางต่างๆ สะท้อนแนวคิดทางพุทธศาสนาที่ผสมผสานกับความเชื่อท้องถิ่น วัดเจดีย์หลวงวรวิหาร

และวัดพระสิงห์วรมหาวิหารที่สร้างขึ้นในช่วงนี้กลายเป็นสัญลักษณ์แห่งอำนาจทางการเมืองและจิต

วิญญาณที่เชื่อมโยงชุมชนเข้าด้วยกัน ความสำเร็จที่โดดเด่นในรัชสมัยของพระองค์คือการจัดสังคายนา

พระไตรปิฎกครั้งสำคัญในประวัติศาสตร์ล้านนาที่วัดมหาโพธาราม (วัดเจ็ดยอด) ในปี พ.ศ. 2020 ซึ่งใช้

เวลา 1 ปีจึงแล้วเสร็จ การสังคายนาครั้งนี้ไม่เพียงเป็นการรวบรวมและตรวจสอบความถูกต้องของ

พระไตรปิฎกเท่านั้น แต่ยังเป็นการสร้างมาตรฐานการศกึษาและการปฏิบัติที่เป็นเอกภาพทั่วอาณาจักร 

และกลายเป็นหลักปฏิบัติของพระสงฆ์นิกายต่างๆ ในล้านนาสืบมา  การพัฒนาศิลปกรรมและ

สถาปัตยกรรมในรัชสมัยของพระองค์สร้างเอกลักษณ์ของล้านนาที่แตกต่างจากภูมิภาคอื่น และ

กลายเป็นต้นแบบที่มอีิทธิพลต่อการพัฒนาในยุคต่อมา การสรา้งเครือข่ายการศกึษาที่เป็นระบบผ่านวัด

ต่างๆ ทำให้เกิดการไหลเวียนของความรู้และบุคลากรอย่างมีประสิทธิภาพ โดยมีการแบ่งระดับและ

สาขาวิชาที่ชัดเจน ตั้งแต่การศึกษาอักษรธรรมล้านนาขั้นพื้นฐานไปจนถึงการศึกษาพระอภิธรรมขั้นสู ง 

ระบบการศึกษานี้ไม่เพียงจำกัดอยู่ที่พระสงฆ์เท่านั้น แต่ยังเปิดโอกาสให้ฆราวาสเข้าถึงหลักธรรมผ่าน

การแปลพระไตรปิฎกและการสร้างวรรณกรรมพุทธศาสนาเป็นภาษาล้านนา ภูมิทัศน์วัฒนธรรมที่พระ

เจ้าติโลกราชทรงสรา้งไว้ยังคงมคีวามหมายและคุณค่าต่อชุมชนเชียงใหม่ในปัจจุบัน วัดวาอารามที่สร้าง

ในสมัยนั้นยังคงทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางทางจิตวิญญาณและการศึกษา แนวคิดการจัดการพื้นที ่ที่

เชื่อมโยงระหว่างสถานที่ศักดิ์สิทธิ์กับชุมชนได้รับการสืบทอดและพัฒนาต่อเนื่อง การศึกษาครั้งนี้แสดง

ให้เห็นถึงความสำคัญของการทำความเขา้ใจประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมท้องถิ่นในการวางแผนพัฒนา

เมืองที่เหมาะสมและยั่งยืน รวมทั้งเป็นแนวทางในการอนุรักษ์มรดกทางวัฒนธรรมที่มีคุณค่าต่อการ

สร้างอัตลักษณ์และความภาคภูมใิจของชุมชน 

 

เอกสารอ้างอิง 

กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2527). ประวัติความเป็นมาของพระพุทธศาสนาและองค์การ 

ศาสนาต่างๆ ในประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร: กรมการศาสนา. 

กรมศิลปากร. (2540). ชินกาลมาลีปกรณ์. กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เกรียงไกร เกิดศริิ. (2551). ชุมชนกับภูมทิัศน์วัฒนธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 1). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ 

อุษาคเนย์. 

นวรัฐ โอศิร.ิ (2551). ภูมทิัศน์วัฒนธรรมเบือ้งต้น. กรุงเทพมหานคร: ภาควิชาภูมสิถาปัตยกรรม  

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ประเสริฐ ณ นคร และปวงคำ ตุ้ยเขียว. (2537). ตำนานมูลศาสนาเชียงใหม่และเชียงตุง.  



ภู มิ ทั ศ น์ วั ฒ น ธ ร ร ม ท า ง พ ร ะ พุ ท ธ ศ า ส น า ข อ ง เ ชี ย ง ใ ห ม่ ฯ | 162 

 

Chintasit Academic Journal (Online). 2025. 3(3), 146-162. 
 

กรุงเทพมหานคร: ศักดิ์โสภาการพิมพ์. 

พรรณเพ็ญ เครือไทย. (2540). วรรณกรรมพุทธศาสนาในล้านนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ 

ตรัสวิน. 

พรรณงาม ชพานนท์. (2526). ภูมศิาสตร์วัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร: ภาควิชาภูมิศาสตร์ คณะ 

สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

มหาวิทยาลัยศลิปากร. (2550). แนวทางการจัดการภูมิทัศน์วัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: บริษัท อมรินทร์ 

  พริน้ติง้พับลิชชิ่ง จำกัด(มหาชน). 

 

ยุพิน เข็มมุกด์. (2527). พระพุทธศาสนาในล้านนาไทยสมัยราชวงศ์มังราย พ.ศ.1849 – 2101.  

กรุงเทพมหานคร: สภาวิจัยแห่งชาติ. 

วิโรจน์ อนิทนนท์. (2556). “มังคลัตถทีปนี” ใน ตามรอยพระสิรมิังคลาจารย์สังฆปราชญ์ล้านนา. 

เชยีงใหม่:มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยวิทยาเขตเชยีงใหม่ 

สรัสวดี ออ๋งสกุล. (2553). ประวัติศาสตร์ล้านนา. กรุงเทพฯ: อัมรินทร์. 

สันติ เล็กสุขุม. (2538). ศลิปะภาคเหนอื: หริภุญชัย – ล้านนา. กรุงเทพมหานคร: เมืองโบราณ. 

สุรพล ดำริห์กุล. (2545). อาณาจักรล้านนา. กรุงเทพ: เมืองโบราณ. 

สุรพล ดำริห์กุล. (2561). ประวัติศาสตร์และศลิปะล้านนา. นนทบุรี: เมอืงโบราณ. 

ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2563). คู่มือนำชม ศลิปกรรมโบราณในล้านนา. นนทบุรี: เมืองโบราณ. 


