
 

 

การตีความใหม่ของหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงในมิติทางศาสนาและปรัชญา 

จากกรอบการพัฒนาสู่ปรัชญาแห่งการดำรงชวีติ 

A REINTERPRETATION OF THE SUFFICIENCY ECONOMY PHILOSOPHY IN 

RELIGIOUS AND PHILOSOPHICAL DIMENSIONS FROM A DEVELOPMENT 

FRAMEWORK TO A PHILOSOPHY OF LIFE 

 

 

พระสทิธิชัย รนิฤทธิ์ 

Phrasitthichai Rinrit 

กิตติพัฒน์ ทาวงศ์ษา 

Kittiphat Thawongsa 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรลี้านช้าง 

Mahamakut Buddhist University Srilanchang Campus 

*Corresponding author, e-mail: sitthichai_nui@outlook.com 

 Received: 24 April 2025, Revivsed: 2 May 2025, Accepted: 13 May 2025 

 

 

บทคัดย่อ 

  บทความวิชาการฉบับนี้มุ่งเสนอการตีความหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง (SEP) ในมิติที่

ลึกซึ้งและกว้างขวางกว่าการเป็นเพียงแบบจำลองทางเศรษฐกิจหรือนโยบายการพัฒนาชนบท โดย

วิเคราะห์และสังเคราะห์ความเชื่อมโยงของ SEP กับรากฐานทางศาสนาและปรัชญาสากลอย่างเป็น

ระบบ การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ที่ทบทวนพระราชดำรัส แนวคิด

ของนักวิชาการไทยที่สำคัญ และเทียบเคียงกับหลักการแก่นในพุทธศาสนา ปรัชญาคุณธรรมของ

อริสโตเติล และแนวคิดเชิงวิพากษ์ต่อระบบทุนนิยมสมัยใหม่ ผลการศึกษาชี้ให้เห็นว่า SEP ไม่ใช่เพียง

กรอบการพัฒนา แต่เป็น "ปรัชญาแห่งการดำรงชีวิต" (A Philosophy of Life) ที่มีลักษณะสากล โดยมี

แก่นกลางสอดคล้องอย่างยิ่งกับ "มัชฌิมาปฏิปทา" ในพุทธศาสนา ซึ่งเป็นทางสายกลางระหว่างความ

สุดโต่งของบริโภคนิยม (กามสุขัลลิกานุโยค) และความขาดแคลน (อัตตกิลมถานุโยค) นอกจากนี้ 

หลักการเรื่องความพอประมาณ (Moderation) ยังสะท้อนแนวคิด "ทางสายกลาง" (The Golden Mean) 

ของอริสโตเติลที่นำไปสู่สภาวะ "ยูไดโมเนีย" (Eudaimonia) หรือการมีชีวิตที่ดีงาม ในขณะเดียวกัน SEP 

ยังทำหนา้ที่เป็นคำตอบเชิงปรัชญาต่อสภาวะ "ความแปลกแยก" (Alienation) และ "ความต้องการเทียม" 

(False Needs) ในสังคมสมัยใหม่ที่วิพากษ์โดยนักคิดอย่าง อี.เอฟ. ชูมัคเกอร์ และ เฮอร์เบิร์ต มาร์คูเซ 



การตีความใหม่ของหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงในมิติทางศาสนาและปรัชญา | 92 

 

Chintasit Academic Journal (Online). 2025. 3(2), 91-99. 
 

การตีความใหม่นี้เสนอว่า SEP มีศักยภาพในการเป็นกรอบคิดทางเลือกสำหรับการพัฒนาที่ยั่งยืนและ

การสรา้งสุขภาวะของมนุษย์ในระดับสากล ซึ่งท้าทายกระบวนทัศน์การพัฒนาที่เน้นการเติบโตทางวัตถุ

เพียงอย่างเดียว อย่างไรก็ตาม การนำไปประยุกต์ใช้ในสังคมไทยยังเผชิญความท้าทายจากการถูกทำให้

เป็นเครื่องมือทางการเมืองและการตีความที่ผิวเผิน ซึ่งจำเป็นต้องมีการส่งเสริมความเข้าใจในระดับ

ปรัชญาอย่างแท้จรงิ 

คำสำคัญ: เศรษฐกิจพอเพียง, การตคีวามใหม่, ปรัชญาพุทธ, คุณธรรมนยิม, มัชฌิมาปฏิปทา, ยูไดโม

เนีย 

Abstract 

  This academic article proposes a reinterpretation of the Sufficiency Economy Philosophy (SEP) 

that extends beyond its conventional understanding as a mere economic model or rural development 

policy. It systematically analyzes and synthesizes the connections between SEP and its deeper 

religious and universal philosophical foundations. This documentary research reviews the royal 

speeches of King Bhumibol Adulyadej, concepts from key Thai scholars, and draws parallels with 

core Buddhist principles, Aristotelian virtue ethics, and critical theories of modern capitalism. The 

study reveals that SEP is not merely a development framework but a universal "philosophy of life." 

Its core principles strongly align with the "Middle Path" (Majjhimā Paṭipadā) in Buddhism, which 

navigates between the extremes of consumerism (kāmasukhallikānuyoga) and deprivation 

(attakilamathānuyoga). Furthermore, its principle of moderation reflects Aristotle's concept of "the 

Golden Mean," leading to "Eudaimonia" or human flourishing. Concurrently, SEP serves as a 

philosophical response to the "alienation" and "false needs" in modern society critiqued by thinkers 

such as E.F. Schumacher and Herbert Marcuse. This reinterpretation suggests that SEP holds the 

potential to be a viable alternative framework for sustainable development and human well-being 

on a global scale, challenging the dominant development paradigm focused solely on material 

growth. However, its application in Thai society faces challenges from its political instrumentalization 

and superficial interpretations, necessitating the promotion of a genuine philosophical understanding. 

Keywords: Sufficiency Economy Philosophy, Reinterpretation, Buddhist Philosophy, Virtue Ethics, 

Middle Path, Eudaimonia  

 

 

 



93 | การตีความใหม่ของหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงในมิติทางศาสนาและปรัชญา 
 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2568. 3(2), 91-99. 
 

บทนำ 

  สังคมโลกในศตวรรษที ่ 21 กำลังเผชิญกับสิ ่งที ่น ักวิชาการเรียกว่า "ว ิกฤตการณ์ซ้อน

วิกฤตการณ์" (Polycrisis) ซึ่งไม่ใช่เพียงวิกฤตเศรษฐกิจ แต่เป็นวิกฤตที่เชื่อมโยงกันอย่างซับซ้อนทั้งด้าน

สิ่งแวดล้อม (ภาวะโลกร้อน, การสูญเสียความหลากหลายทางชีวภาพ), สังคม (ความเหลื่อมล้ำที่ถ่าง

กว้างขึ้น), และจิตวิญญาณ (ความเครียด, ภาวะหมดไฟ, การสูญเสียความหมายในชีวิต) (Jackson, 

2017; Han, 2017). วิกฤตการณ์เหล่านีไ้ด้เปลือยใหเ้ห็นข้อจำกัดและผลกระทบเชิงลบของกระบวนทัศน์

การพัฒนาแบบกระแสหลักที ่ครอบงำโลกมานานกว่าครึ ่งศตวรรษ ซึ ่งเป็นกระบวนทัศ น์ที ่วัด 

"ความสำเร็จ" ด้วยอัตราการเติบโตของผลิตภัณฑ์มวลรวมในประเทศ (GDP) และเชื่อว่าความสุขของ

มนุษย์จะเพิ่มขึน้ตามระดับการบริโภคที่ไม่สิน้สุด 

  ในบริบทนี้ การแสวงหา "กระบวนทัศน์ทางเลือก" (Alternative Paradigms) ได้กลายเป็นวาระ

สำคัญของมนุษยชาติ หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง (SEP) ซึ่งพระบาทสมเด็จพระบรมชนกา 

ธิเบศร มหาภูมพิลอดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร ได้พระราชทานแก่สังคมไทย จึงถูกหยิบยกขึ้นมา

พิจารณาในเวทีโลกมากขึ้น อย่างไรก็ตาม การรับรู้หลักปรัชญานี้มักถูกทำให้แคบลงและผวิเผนิ โดยถูก

จำกัดกรอบไว้เพียงเรื่องการทำเกษตรทฤษฎีใหม่ การพัฒนาชนบท หรือเลวร้ายที่สุดคือถูกใช้เป็นวาท

กรรมทางการเมืองเพื่อสร้างภาพลักษณ์ ทำให้ศักยภาพเชิงปรัชญาที่ลึกซึ้งและมีความเป็นสากลของ 

SEP ถูกบดบังไป (Puntasen, 2007; Baker & Phongpaichit, 2009) 

  บทความวิชาการฉบับนี้จึงมิได้มีเป้าหมายเพียงเพื่อ "อธิบาย" หลักปรัชญาของเศรษฐกิจ

พอเพียง แต่เพื่อ "ตีความใหม่" (Reinterpret) อย่างเป็นระบบ โดยมุ่งยกระดับ SEP จากการเป็นเพียง 

"แบบจำลองทางเศรษฐกิจ" สู่การเป็น "ปรัชญาแห่งการดำรงชีวิต" (A Philosophy of Life) ที่มี

ความลุ่มลกึและสามารถสนทนากับโลกสากลได้ การตคีวามใหม่นี้จะกระทำผ่านการวิเคราะห์เชิงลึก 3 

ระดับ หน่ึง การขุดค้นรากฐานทางศาสนา โดยเฉพาะการเทียบเคียงกับหลัก "มัชฌิมาปฏิปทา" ในพุทธ

ปรัชญา สอง การสร้างบทสนทนากับปรัชญาสากล โดยเฉพาะปรัชญาคุณธรรมของอริสโตเติลและ

แนวคิดวิพากษ์สังคมบริโภคนิยม และ สาม การสำรวจการประยุกต์ใช้และความท้าทายในบริบท

สังคมไทยร่วมสมัย เพื่อชีใ้ห้เห็นทั้งศักยภาพและอุปสรรคในการทำให้ปรัชญานีม้ีชีวติขึ้นมาอย่างแท้จรงิ 

ทบทวนโครงสร้างและแก่นปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง 

  เพื่อก้าวไปสู่การตีความที่ลึกซึง้ขึ้น จำเป็นต้องเริ่มต้นจากความเข้าใจที่มั่นคงต่อโครงสร้างของ 

SEP ตามที่ถูกประมวลไว้โดยสำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ (สศช.) 

ซึ่งประกอบด้วย "3 ห่วง 2 เงื่อนไข" อันเป็นกรอบสำหรับการดำเนินชีวติบน "ทางสายกลาง" 

 

 

 



การตีความใหม่ของหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงในมิติทางศาสนาและปรัชญา | 94 

 

Chintasit Academic Journal (Online). 2025. 3(2), 91-99. 
 

3 ห่วง (หลักการปฏิบัติ) 

  1. ความพอประมาณ (Moderation) คือสภาวะแห่งความสมดุล ไม่ตึงเกินไป (ฟุ่มเฟือย , 

เบียดเบียน) และไม่หย่อนเกินไป (ตระหนี่, ขาดแคลน) เป็นการบริโภคและการผลิตในระดับที่ไม่สร้าง

ความเดือดรอ้นให้ตนเองและผู้อื่น 

  2. ความมีเหตุผล (Reasonableness) คือการใช้ปัญญาในการตัดสินใจ ไม่ใช้อารมณ์หรือ

ตัณหาเป็นที่ตั้ง การกระทำทุกอย่างต้องสามารถอธิบายเหตุและผลได้ โดยพิจารณาถึงปัจจัยรอบด้าน

และผลกระทบที่จะตามมา 

  3. การมีภูมิคุ้มกันที่ดีในตัว (Prudence/Resilience) คือการตระหนักถึงความไม่แน่นอนของ

โลกและเตรียมพร้อมรับมือกับการเปลี่ยนแปลง เป็นการสร้าง "กันชน" ให้กับชีวิต ทั้งในระดับปัจเจก 

(การออม, การดูแลสุขภาพ, การเรียนรู้ทักษะใหม่) และระดับสังคม (ความหลากหลายทางเศรษฐกิจ , 

ระบบสวัสดิการ) 

2 เงื่อนไข (พื้นฐานที่จำเป็น) 

  1. เงื่อนไขความรู้ (Knowledge) ไม่ใช่แค่ความรู้ในตำรา แต่คือ "ปัญญา" ที่ประกอบด้วย

ความรอบรู้ ความรอบคอบ และความระมัดระวังในการนำความรูไ้ปใช้ 

  2. เงื่อนไขคุณธรรม (Virtue) เป็นฐานรากที่สำคัญที่สุด คือคุณค่าภายในที่กำกับการกระทำ

ทั้งหมด เช่น ความซื่อสัตย์สุจริต ความขยันหมั่นเพียร ความอดทน และที่สำคัญคือ ความไม่โลภ 

ประเวศ วะส ี(2552) ได้ช้ีว่านี่ไม่ใช่ปรัชญาที่ปฏิเสธทุนนิยม แต่เป็นการ "กำกับทุนนิยมด้วยปัญญาและ

คุณธรรม" ในขณะที่ อภชัิย พันธเสน (Puntasen, 2007) พยายามสรา้งทฤษฎีเศรษฐศาสตร์จากปรัชญา

นี้ โดยเปลี่ยนเป้าหมายจาก "การสร้างอรรถประโยชน์สูงสุด" (Utility Maximization) ไปสู่ "การสร้างสุข

ภาวะที่ยั่งยืน" (Sustainable Well-being) 

การตีความในมิติศาสนา เศรษฐกิจพอเพียงในฐานะ "มัชฌมิาปฏิปทา" แห่งการพัฒนา 

  การตีความ SEP ในระดับที่ลึกซึ้งที่สุดจะเผยให้เห็นว่าปรัชญานี้ไม่ได้เกิดขึ้นในสุญญากาศ แต่

หยั่งรากฐานอย่างมั่นคงในโลกทัศน์แบบพุทธศาสนา ซึ่งเป็นแกนกลางทางวัฒนธรรมของสังคมไทย 

SEP คือการประยุกต์ใช้หลัก มัชฌิมาปฏิปทา (The Middle Path) เข้ากับปัญหาเศรษฐกิจและสังคม

ร่วมสมัยอย่างเป็นรูปธรรม 

  ในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร พระพุทธเจา้ทรงชีแ้นะให้ละเว้นทางสุดโต่ง 2 สาย คือ 

  1. กามสุขัลลิกานุโยค การมัวเมาในกามสุข การแสวงหาความสุขจากการเสพวัตถุอย่างไม่

สิน้สุด ซึ่งในโลกสมัยใหม่ นี่คือภาพสะท้อนของ ลัทธิบรโิภคนิยม (Consumerism) ที่ขับเคลื่อนดว้ย

ความโลภ (โลภะ) และความอยาก (ตัณหา) อย่างไม่จบสิน้ 



95 | การตีความใหม่ของหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงในมิติทางศาสนาและปรัชญา 
 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2568. 3(2), 91-99. 
 

  2. อัตตกิลมถานุโยค การทรมานตนให้ลำบากโดยเปล่าประโยชน์ ซึ่งในบริบทการพัฒนา อาจ

เทียบเคียงได้กับการปฏิเสธความเจรญิทางวัตถุอย่างสิ้นเชงิ หรอืการยอมจำนนต่อสภาวะ ความขาด

แคลน (Deprivation) 

  SEP ในฐานะ "ทางสายกลาง" จงึไม่ใช่การกลับไปสู่ยุคหนิหรอืปฏิเสธเทคโนโลยี แต่คอืการสร้าง

สมดุลระหว่างการพัฒนาทางวัตถุกับการพัฒนาทางจิตใจ เป็นการใช้เศรษฐกิจเป็นเครื่องมือในการ

บรรลุชีวิตที่ดีงาม ไม่ใช่การตกเป็นทาสของเศรษฐกิจ หลักการ 3 ห่วง สามารถถอดรหัสผ่านพุทธ

ปรัชญาได้ดังนี้ 

  1. ความพอประมาณหรือสันโดษ (Contentment) ความพอประมาณไม่ใช่ความขี้เกียจ แต่

คือการรู้จัก สันโดษ ซึ่งพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2551) อธิบายว่ามี 3 ระดับ คือ 1) ยินดี

ตามที่ตนมี 2) ยินดีตามกำลังของตน และ 3) ยินดีตามที่สมควรแก่ภาวะของตน มันคือการบริโภคด้วย

ปัญญา ไม่ใช่การบริโภคเพื่อโอ้อวดหรอืกลบเกลื่อนความว่างเปล่าภายใน 

  2. ความมีเหตุผลหรือโยนิโสมนสิการ (Wise Reflection) คือการใช้ปัญญาพิจารณาสิ่ง

ต่างๆ ตามเหตุปัจจัย ไม่ใช่ตามความอยากหรือความเชื่อที่ไร้การไตร่ตรอง การตัดสินใจทางธุรกิจหรือ

การใช้จ่ายส่วนตัวภายใต้หลัก SEP จึงต้องอาศัยการคิดวิเคราะห์อย่างรอบด้านถึงผลกระทบต่อตนเอง 

ผูอ้ื่น สังคม และสิ่งแวดล้อม 

  3. การมีภูมิคุ้มกัน หรืออัปปมาทะ (Heedfulness) คือความไม่ประมาท อันเป็นหัวใจของ 

คำสอนในพุทธศาสนา การตระหนักว่าทุกสิ ่งไม่เที ่ยง (อนิจจัง) และไม่แน่นอน ทำให้เราต้อง

เตรียมพร้อมรับมอืกับความเสี่ยงต่างๆ การออม การลงทุนอย่างรอบคอบ การดูแลสุขภาพ การพัฒนา

ทักษะ ลว้นเป็นรูปธรรมของความไม่ประมาทในทางเศรษฐกิจ 

  การตคีวามนี้สอดคล้องกับแนวคิดของนักคิดพุทธศาสนาเชิงสังคม (Engaged Buddhists) อย่าง 

สุลักษณ์ ศิวรักษ์ (Sivaraksa, 1999) ที่มองว่าศาสนาต้องไม่จำกัดอยู่แค่ในวัด แต่ต้องทำหน้าที่วิพากษ์

โครงสรา้งสังคมที่ไม่เป็นธรรมและเสนอทางออกที่สรา้งสรรค์ 

บทสนทนากับปรัชญาสากล เสียงสะท้อนของ SEP ในโลกตะวันตก 

  ศักยภาพของ SEP จะปรากฏชัดขึ้นเมื่อเรานำไปวางบนเวทีสนทนากับปรัชญาสากล ซึ่งจะเห็น

ความสอดคล้องที่น่าสนใจและลกึซึง้ 

  1. เศรษฐกิจพอเพียงกับปรัชญาคุณธรรมของอรสิโตเติล หนทางสู่ Eudaimonia 

มีความคล้ายคลึงอย่างยิ่งระหว่างเป้าหมายของ SEP กับเป้าหมายสูงสุดของชีวิตตามแนวคิดของ 

อริสโตเติล (Aristotle) ซึ่งก็คือ ยูไดโมเนีย (Eudaimonia) คำนี้มักถูกแปลว่า "ความสุข" แต่มี

ความหมายที่ลึกซึ้งกว่านั้น คือ "การมีชีวิตที่ดี" "การเจริญงอกงาม" หรือ "การที่มนุษย์ได้เบ่งบานเต็ม

ตามศักยภาพ" (Human Flourishing) (Aristotle, trans. 2004) อริสโตเติลเชื่อว่ายูไดโมเนียไม่ได้เกิดจาก

การมทีรัพย์สินหรอืเกียรตยิศ แต่เกิดจากการใชชี้วติอย่างมีคุณธรรม (Virtue) ผ่านการใชเ้หตุผล 



การตีความใหม่ของหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงในมิติทางศาสนาและปรัชญา | 96 

 

Chintasit Academic Journal (Online). 2025. 3(2), 91-99. 
 

หัวใจของปรัชญาคุณธรรมของเขาคือหลัก "ทางสายกลาง" (The Golden Mean) ที่เช่ือว่าคุณธรรม

คือสภาวะที่สมดุลระหว่างความสุดโต่งสองดา้น เช่น ความกล้าหาญ คือทางสายกลางระหว่างความขี้

ขลาดกับความบ้าบิ่น  

  หลัก "ความพอประมาณ" ของ SEP คือการนำ The Golden Mean มาประยุกต์ใช้กับชีวติทาง

เศรษฐกิจโดยตรง มันคือคุณธรรมของการบริโภคและการผลิตที่อยู่กึ่งกลางระหว่างความตระหนี่ (ที่บั่น

ทอนคุณภาพชีวติ) กับความฟุ่มเฟือย (ที่สรา้งหนีส้ินและความไม่ยั่งยืน) ดังนัน้ การปฏิบัติติาม SEP จึง

เป็นหนทาง (Means) ไปสู่เป้าหมาย (End) ที่คล้ายคลึงกับยูไดโมเนีย คอื การมีสุขภาวะที่มั่นคงและดี

งาม ซึ่งเป็นแนวคิดที่นักปรัชญาร่วมสมัยอย่าง มาร์ธา นุสส์บาม (Nussbaum, 2011) ได้พัฒนาต่อยอด

และมีความใกล้เคียงกับแนวทางของ อมรรตยะ เสน 

  2. เศรษฐกิจพอเพียงในฐานะคำวิพากษ์และทางออกจาก "ความแปลกแยก" 

SEP ยังสามารถถูกตีความในฐานะคำตอบต่อสภาวะ "ความแปลกแยก" (Alienation) ที่เป็นปัญหาใจ

กลางของสังคมทุนนิยมสมัยใหม่ อี.เอฟ. ชูมัคเกอร์ (E.F. Schumacher) ในผลงานอมตะ Small Is 

Beautiful (1973) ได้วิพากษ์ "ความใหญ่โต" (Gigantism) ของระบบเศรษฐกิจที่ทำให้มนุษย์แปลกแยก

จากผลผลิตของตนเอง จากธรรมชาติ และจากเพื ่อนมนุษย์ เขาเสนอ "เศรษฐศาสตร์เชิงพุทธ" 

(Buddhist Economics) ที่เน้นความเรียบง่าย การทำงานที่มีความหมาย และการใช้ทรัพยากรอย่างพอดี 

ซึ่งหลักการเหล่านีค้ือหัวใจของ SEP  

  ในขณะที่นักคิดสำนักแฟรงก์เฟิร์ตอย่าง เฮอร์เบิร์ต มาร์คูเซ (Herbert Marcuse) ใน One-

Dimensional Man (1964) ชี้ว่าสังคมบริโภคนิยมสร้าง "ความต้องการเทียม" (False Needs) ขึ้นมา

ผ่านการโฆษณาและการตลาด เพื่อทำให้ผู้คนวิ่งไล่ตามสิ่งที่ไม่เคยเติมเต็มความสุขที่แท้จริงได้ SEP ทำ

หน้าที่เป็นเครื่องมือทางปรัชญาในการ "ปลดแอก" ตนเองจากความต้องการเทียมเหล่านี้ โดยเชิญชวน

ให้เรากลับมาใช้ "ความมีเหตุผล" เพื่อตั้งคำถามพื้นฐานว่า "อะไรคือความต้องการที่แท้จริงของเรา?" 

และ "อะไรคือชีวติที่ดีสำหรับเรา?" 

การประยุกต์ใช้และความท้าทายในบรบิทสังคมไทยร่วมสมัย 

  แม้ SEP จะมีศักยภาพเชิงปรัชญาที่สูงส่ง แต่เมื่อนำมาสู่ภาคปฏิบัติในสังคมไทยกลับเผชิญกับ

ความท้าทายและขอ้ถกเถียงมากมาย 

  1. การประยุกต์ใช้ในระดับต่างๆ 

   ระดับปัจเจกบุคคลและครัวเรือน รูปแบบที่ชัดเจนที่สุดคือการทำบัญชีรายรับ-

รายจ่าย การวางแผนการเงิน การออม การลดหนี้ที่ไม่จำเป็น และการบริโภคอย่างมีสต ิหลายคนนำไป

ประยุกต์ใช้กับการใช้ชีวิตที่เรียบง่ายขึ้น (Minimalism) การเลือกซือ้สินค้าที่สนับสนุนชุมชนหรือเป็นมิตร

ต่อสิ่งแวดล้อม 



97 | การตีความใหม่ของหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงในมิติทางศาสนาและปรัชญา 
 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2568. 3(2), 91-99. 
 

   ระดับชุมชนและธุรกิจ เกิด "ธุรกิจเพื่อสังคม" (Social Enterprise) ที่ไม่ได้มุ่งหวังกำไร

สูงสุด แต่คำนึงถึงผลกระทบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อม มีการรวมกลุ่มเป็นวิสาหกิจชุมชนเพื่อสร้าง

อำนาจต่อรองและพึ่งพากันเอง บริษัทขนาดใหญ่บางแห่งเริ่มนำหลักการไปใช้ในการสร้าง "การพัฒนา

ที่ยั่งยืน" (Sustainability) เช่น การดูแลพนักงานอย่างดี การจัดการของเสียอย่างมีประสิทธิภาพ และ

การทำธุรกิจอย่างมีธรรมาภบิาล 

   ระดับนโยบายรัฐ รัฐบาลทุกยุคทุกสมัยได้นำ SEP บรรจุไว้ในแผนพัฒนาเศรษฐกิจ

และสังคมแห่งชาติ แต่การนำไปปฏิบัติมักมีลักษณะเป็นโครงการแยกส่วนมากกว่าการบูรณาการเข้า

กับนโยบายเศรษฐกิจมหภาคทั้งหมด 

  2. ความท้าทายและข้อวิพากษ์ 

   1. การถูกทำให้เป็นเครื่องมือทางการเมือง (Political Instrumentalization) ดังที่ 

นิธิ เอียวศรีวงศ์ (2549) ได้เคยวิพากษ์ไว้ SEP มักถูกชนช้ันนำและรัฐนำไปใช้เป็นวาทกรรมเพื่อส่งเสริม

ความสงบเรียบร้อยและลดทอนความต้องการเรียกร้องสวัสดิการหรือความเป็นธรรมทางโครงสร้าง 

โดยผลักภาระไปที่ปัจเจกบุคคลให้ "พอเพียง" กับสิ่งที ่มีอยู ่ ทั ้งที ่ปัญหาความเหลื่อมล้ำเกิดจาก

โครงสรา้งที่ไม่เป็นธรรม 

   2. การตีความที่ผิวเผินและหยุดน่ิง SEP มักถูกทำให้เป็นภาพจำของการ "กลับไปทำ

นา" หรือใช้ชีวิตแบบสมถะ ซึ่งไม่สอดคล้องกับวิถีชีวิตของคนส่วนใหญ่ในสังคมเมือง ทำให้คนรุ่นใหม่

รู้สึกว่าปรัชญานี้ล้าสมัยและไม่เกี่ยวข้องกับตนเอง การขาดการตีความให้เข้ากับบริบทที่หลากหลาย 

(เช่น สำหรับฟรีแลนซ์ สำหรับคนทำงานในระบบเศรษฐกิจดิจิทัล) เป็นอุปสรรคสำคัญ 

   3. ความขัดแย้งกับกระแสหลักของสังคม  สังคมไทยยังคงถูกขับเคลื ่อนด้วย

วัฒนธรรมบริโภคนิยมอย่างเข้มข้น ระบบการศึกษาและการให้คุณค่าทางสังคมยังคงยกย่อง

ความสำเร็จที่วัดได้จากวัตถุและสถานะทางเศรษฐกิจ ทำให้การใช้ชีวิตแบบพอเพียงกลายเป็นเรื่องที่

ต้อง "ว่ายทวนกระแส" ซึ่งต้องใช้ความเข้มแข็งทางจติใจสูง 

   4. ปัญหาเชิงโครงสร้าง การที่ปัจเจกบุคคลจะใช้ชีวิตอย่างพอเพียงได้นั้น ต้องอาศัย

โครงสร้างทางสังคมที่เอื้ออำนวยด้วย เช่น ระบบขนส่งสาธารณะที่ดีเพื่อลดการพึ่งพารถยนต์ส่วนตัว 

ระบบสวัสดิการที่มั่นคงเพื่อเป็นภูมิคุม้กันให้ชีวติ หรอืการเข้าถึงแหล่งทุนที่เป็นธรรมสำหรับธุรกิจขนาด

เล็ก การเรียกร้องใหค้นพอเพียงโดยไม่ปฏิรูปโครงสรา้งเหล่านีจ้งึเป็นการแก้ปัญหาที่ไม่สมบูรณ์ 

บทสรุป: การเดินทางสู่ปรัชญาแห่งการดำรงชีวติที่แท้จริง 

  การตคีวามหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงในมิติที่ลึกซึง้ขึ้นผ่านแว่นของศาสนาและปรัชญา

สากลได้เผยให้เห็นว่า SEP ไม่ใช่เรื่อง "เฉพาะของไทย" หรอืเป็นเพียงนโยบายเศรษฐกิจ แต่คือ "ปรัชญา

แห่งการดำรงชีวติ" ที่มคีำตอบใหก้ับปัญหาร่วมสมัยของมนุษยชาติ 



การตีความใหม่ของหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงในมิติทางศาสนาและปรัชญา | 98 

 

Chintasit Academic Journal (Online). 2025. 3(2), 91-99. 
 

  ในฐานะ มัชฌิมาปฏิปทาประยุกต์, SEP คือแนวทางปฏิบัติเพื่อออกจากกับดักของบริโภค

นิยมที่นำมาซึ่งความทุกข์และความไม่ยั่งยืน 

  ในฐานะ ปรัชญาคุณธรรม, SEP คือหนทางสู่ "ยูไดโมเนีย" หรือชีวิตที่ดีงามและเบ่งบาน ที่ซึ่ง

ความสุขไม่ได้ผูกติดกับวัตถุ แต่ผูกติดกับการใชชี้วติอย่างมีเหตุผลและคุณธรรม 

  ในฐานะ คำวิพากษ์ความทันสมัย, SEP คือเครื่องมือในการปลดปล่อยตัวเองจากความแปลก

แยกและความตอ้งการเทียม เพื่อค้นหาความหมายที่แท้จริงของชีวติ 

  อย่างไรก็ตาม การจะทำให้ปรัชญาอันลึกซึ้งนี้กลายเป็นพลังในการเปลี่ยนแปลงสังคมไทยได้

อย่างแท้จริง จำเป็นต้องก้าวข้ามความท้าทายสำคัญ 2 ประการ คือ หนึ่ง ต้องปลดปล่อย SEP จาก

การถูกใช้เป็นเครื่องมือทางการเมืองและตีความอย่างผิวเผิน และ สอง ต้องมีการผลักดันให้เกิดการ

เปลี่ยนแปลงเชิงโครงสรา้งควบคู่ไปกับการส่งเสริมในระดับปัจเจกบุคคล 

  อนาคตของเศรษฐกิจพอเพียงไม่ได้อยู่ที่การท่องจำ "3 ห่วง 2 เงื่อนไข" แต่อยู่ที่การที่สังคมไทย

สามารถนำแก่นปรัชญาเรื่อง "การแสวงหาความพอดีด้วยปัญญาและคุณธรรม" มาใช้ในการตั้งคำถาม

และออกแบบวิถีชีวิต เศรษฐกิจ และสังคมของตนเองใหม่ เพื่อสร้างอนาคตที่สมดุล ยั่งยืน และเป็น

ธรรมสำหรับทุกคนอย่างแท้จรงิ 

เอกสารอ้างอิง 

ประเวศ วะสี. (2552). เศรษฐกิจพอเพียงและประชาสังคม: แนวทางพลิกฟืน้เศรษฐกิจสังคม. หมอ  

  ชาวบ้าน. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2551). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. สำนักพิมพ์  

  ผลธิัมม์. 

สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. (2007). Sufficiency Economy   

  Philosophy: A Legacy of Sustainable Development from Thailand. NESDC. 

นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2549). วัฒนธรรมความจน. มติชน. 

Aristotle. (2004). The Nicomachean Ethics (J. A. K. Thomson, Trans.; H. Tredennick, Rev.). Penguin   

  Classics. (Original work published ca. 350 B.C.E.) 

Jackson, T. (2017). Prosperity without growth: Foundations for the economy of tomorrow (2nd ed.).   

  Routledge. 

Marcuse, H. (1964). One-dimensional man: Studies in the ideology of advanced industrial society.   

  Beacon Press. 

Nussbaum, M. C. (2011). Creating capabilities: The human development approach. The Belknap  

  Press of Harvard University Press. 



99 | การตีความใหม่ของหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงในมิติทางศาสนาและปรัชญา 
 

วารสารวิชาการจินตาสิทธ์ิ (ออนไลน์). 2568. 3(2), 91-99. 
 

 

Payutto, P. A. (1993). Buddhist economics: A middle way for the market place. Buddhadhamma   

  Foundation. 

Puntasen, A. (2007). Sufficiency economy: A contribution to the theory of development. Journal of   

  Social Research, Chulalongkorn University, 30(1), 1-28. 

Schumacher, E. F. (1973). Small is beautiful: Economics as if people mattered. Blond & Briggs. 

Sen, A. (1999). Development as freedom. Oxford University Press. 

Sivaraksa, S. (1999). Global healing: Essays and interviews on structural violence, social   

  development, and spiritual transformation. Thai Inter-Religious Commission for   

  Development. 

Baker, C., & Phongpaichit, P. (2009). A history of Thailand (2nd ed.). Cambridge University Press. 

Byung-Chul Han. (2017). The burnout society. Stanford University Press. 


